



# معدث النبريري

ماب وسنت کی روشنی میں لکھی جانے والی ارد واسلا کی بحتب کا سب سے بڑا مفت مرکز

# معزز قارئين توجه فرمائين

- كتاب وسنت دام كام پردستياب تمام البيك انك تب...عام قارى كےمطالع كيلي ہيں۔
- 💂 بجُجُلِیمُوالجِجُقینُونُ الْمِیْنِیْ کے علمائے کرام کی با قاعد<mark>ہ تصدیق واجازت کے بعد (Upload) کی جاتی ہی</mark>ں۔
  - معوتی مقاصد کیلئان کتب کو ڈاؤن لوژ (Download) کرنے کی اجازت ہے۔

#### تنبيه

ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کیلئے استعال کرنے کی ممانعت ہے کے محانعت ہے کے محانعت ہے کے محانعت ہے کے م

اسلامی تعلیمات میر تمال کتب متعلقه ناشربن سے خرید کر تبلیغ دین کی کاوشول میں بھر پورشر کت اختیار کریں

PDF کتب کی ڈاؤن لوڈنگ، آن لائن مطالعہ اور دیگر شکایات کے لیے درج ذیل ای میل ایڈریس پر رابطہ فرمائیں۔

- ▼ KitaboSunnat@gmail.com
- www.KitaboSunnat.com

# كيف ترفع درجتك في الجنة



میں اپنے درجات کیسے بلند کر سکتے ہیں؟

تأليف

ومحدبن إبرابيم النعيم ظلنه

ترجمه وترتيب

حافظ عبدالماجلة بن حافظ محمدا براهبيم لفي الته



كتاب كے جملہ حقوق نقل ونشر واشاعت بحق مكتبئ ببيت إليت على الناض



مكتبالبيتالي

ن بر 4460129 فيكن 4462919 موباكل نبر 0505440147 - 0505440147 الرياض 11474 سعود ي عرب



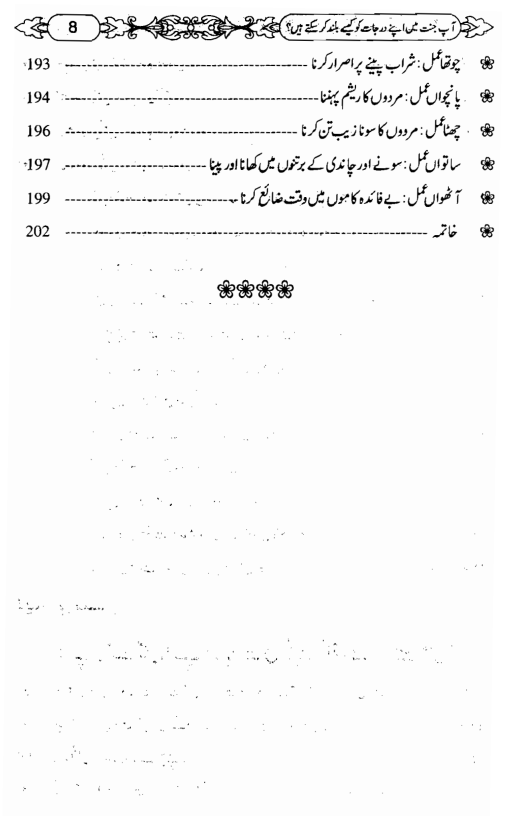
| 9  | مقدمه                                                    | %€       |
|----|----------------------------------------------------------|----------|
|    | ىل اوّل                                                  | فص       |
|    | درجاتِ جنت                                               |          |
| 13 | تعدادِ جنت                                               | <b>%</b> |
| 15 | درجاتِ جنت کی تعداد ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔  | ⊛        |
| 17 | درجہ سے کیا مراد ہے؟                                     |          |
| 18 | در جاتِ جنت کی بلندی ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ | %        |
| 20 | اہل در جات کے درمیان نعمتوں کا فرق۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔            | <b>%</b> |
| 25 | جنت میں ادنی درجبہ ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                          | %        |
| 39 | جنت میں اعلیٰ درجہ                                       | %        |
| 40 | جنت میں درجات کیوں ہیں؟                                  | %        |
| 42 | ہم ان درجات کو کیسے حاصل کر سکتے ہیں؟                    | %        |
| 44 | أميد بهارركه! نا أميد نه هو                              | €        |
| 45 | ہے جذبہ جنوں تو ہمت نہ ہار                               | €        |

#### ر آب جنت میں اپنے در جات کو کیے بلند کر سکتے ہیں؟ اہمیت کے حامل اعمال جو جنت میں مؤمن کے درجہ کی بلندی کا ہاعث بنتے ہیں یبلاغمل:الله اوراس کے رسولوں پر پختہ ایمان -----47 . دوسراعمل :الله عز وجل كا تقو ي ------50 تيسراتمل:اللهءز وجل كاخوف ركهنا \_\_\_\_\_\_\_ چوتھاعمل: الله عزوجل پر تو کل کرنا . 61 يانچوال عمل: صبر -----63 اوّل قتم : شرعی تکالیف پرصبر -------64 دوسری قشم: آ زمائش پر صبر ------67 ۔ وہ مصائب وآلام جن کا شکار ہونے والےلوگ شہداء کے درجہ پر فائز ہوتے ہیں ------70 ۳۔ حان ، دین اوراہل کے دفاع میں موت آیا ------٣ \_نمونیا کی وجہ ہے موت آ نا -------71 ۵۔ سمندر میں متلا ہٹ کا شکار مخص اورغرق ہوکرموت ( کا شکار ہونے والاشخص) --۲۔ بیٹ کے عارضے میں مبتلا ہوکراور کسی چیز ہے دب کرم نے والا۔۔۔۔۔۔۔ ے \_ جل کرم نے والا ، حاملہ عورت اور نفاس والی عورت ------۸ پسل کی بماری کی وجہ ہے موت واقع ہونا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ 🌸 🛚 چھٹاعمل:نماز ۔۔۔۔ دوم: نماز (باجماعت کے دوران صف) میں (بڑنے والے) فاصلے کوفتم کرنا۔۔۔۔ 79 سوم: اقامت صلاة ------

| <(\$€(      | 5 کی کی این در جات کی کی بلد کر کے ہیں؟                                                           |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | چېارم: کثرت سے نوافل ادا کرنا۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                      |
| 87          | 🛞 🗀 ساتوان عمل:اذان اور جوابِاذ ان                                                                |
| 88          | 😸 آ ٹھوال عمل: مال خرج کرنا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                  |
| 88          | اوّل: زكاة كي ادائيگي                                                                             |
| 91          | دوم: صله رحمی اور نیکی کے کاموں میں مال خرچ کرنا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                     |
| 92          | انوال عمل:ماهِ رمضان کے روز ہے اوراس (کی راتوں) کا قیام ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔      |
| 93          | ﴿ ﴿ وَسُوالٌ عَمْلِ: احْتِهَا اخْلَاقَ                                                            |
| 96          | 🛞 🐪 گیارهوال عمل:الله عزوجل کی کتاب کو حفظ کرنا                                                   |
| 98          | المعنوال عمل: ينتيم كى كفالت                                                                      |
| 101         | الله المسلم الوكول كـ درميان صلح كرانا                                                            |
| 104         | الله تعالیٰ کی طرف دعوت دینا                                                                      |
| 106         | »       پندرهوان عمل: جهاد في سبيل الله                                                           |
| 109         | جهاد کی متعدد صورتین ہیں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                             |
| 109         | ادّل: جهاد بالنفس                                                                                 |
| <b>1</b> 10 | دوم: جهاد بالمالنسب                                                                               |
| 113         | سوم: جهاد باللسان                                                                                 |
| 115         | چہارم: اللہ تعالیٰ سے شہاوت کا سوال کرنا                                                          |
| 117         | اللہ کے برابر ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ وہ اعمال جن کا اجر وثواب جہاد فی سبیل اللہ کے برابر ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| 118         | ا ـ بیوگان اور مساکین کی خدمت کی کوشش کرنا                                                        |
| 119         | ٢ ـ عشرة ذى الحجة مين نيك عمل كرنا                                                                |
| 119         | سے نماز کواس کے وقت سے یااس کے اوّل وقت سے لیٹ نہ کرنا ۔۔۔۔۔۔۔۔                                   |
|             | سم والدين کے ساتھ حسن سلوک کرنا                                                                   |
| 122         | ۵_صدقات کی تحصیل و تقسیم کاعمل                                                                    |

| <\$ | و آب بنت میں اپندر روات کو کیے بلند کر کے ہیں؟                                            | <b>&gt;&gt;</b> |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
|     | ۲۔ والدین کے ساتھ حسن سلوک ، اہل وعیال کی کفالت اور پا کدامنی کی غرض ہے                   |                 |
| 123 | كما ئى كرتا:                                                                              |                 |
| 124 | ے۔طلب علم یا نبی م <u>طبع ک</u> یا کی مسجد ( مسجد نبوی ) میں علم کی تعلیم ( کاعمل )۔۔۔۔۔۔ |                 |
| 124 | ٨ _ في اورغمره                                                                            |                 |
| 125 | 9_(ایک)نماز کے بعد ( دوسری)نماز کا انظار کرنا                                             |                 |
| 126 | ٠١ـاعتكاف                                                                                 |                 |
| 128 | ۱۱_لوگوں کی ضروریات کو پورا کرنا                                                          |                 |
| 129 | ١٢_ مجاہد هُ نفس                                                                          |                 |
| 130 | ۱۳ پفتن دور میں سنت کومضبوطی سے تھام لینا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                   |                 |
| 131 | ۱۹۷۔ ظالم حکمران کے سامنے کلمہ فق کہنا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                    |                 |
| 131 | ۵ا۔ ایسے مصائب کہ جن کاشکار ہونے والے لوگ شہداء کے مراتب پر فائز ہوتے ہیں                 |                 |
| 131 | سولہوان عمل: کھانا کھلانا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                             | %               |
| 134 | ستار هوال عمل: رات کا قیام                                                                | ₩               |
| 137 | اٹھارواں عمل: سلام کو عام کرنا                                                            | <b>%</b>        |
| 139 | انىيىوال عمل: نبى محمد مەللىق ئىردرود رېڑھنا                                              | <b>%</b>        |
| 140 | بیسوان عمل: زبان کو پا کیزه کلام کاعادی بنانا                                             | *               |
| 143 | اکیسوال عمل: الله تعالیٰ کے ذکر میں مصروف رہنا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                 | %               |
| 145 | ا _ صبح وشام'' لا البدالا الله'' كهنا                                                     |                 |
| 146 | ۲۔ بازار میں داخل ہونے کی ؤعا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                         |                 |
| 148 | باکیسوال عمل: والدین کے ساتھ نیکی کرنا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                  | *               |
| 149 | بیٹااپنے والدین کا ورجہ کیسے بلند کرسکتا ہے؟                                              |                 |
| 150 | تىئىسوال عمل : الله عزوجل كى خاطر محبت كرنا                                               | <b>%</b>        |
| 154 | چوبیسوالعمل: بیٹیوں کی تربیت کرنا اوران کے ساتھ حسن سلوک کرنا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                  | <b>₩</b>        |

| <(\$€( | 7 ) کی این در جات کو کیے بلد کر مخت میں؟ کی کی کار کا جس کا کہ کار کا جس کا کہ کار کا جس کا کہ کار کا کار کا ک                    | <<       |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 157    | پچیسوان عمل: شرعی علم کا حصول                                                                                                     | <b>₩</b> |
| 161    | چھبیںوال عمل: برائی ہے منع کرنا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                        | %        |
| 166    | ستائيسوالعمل: سفيد بالول كونه اكھيڙنا                                                                                             | <b>⊛</b> |
| 167    | اٹھائیسوال عمل : رحمٰن کے بندوں کی صفات سے متصف ہونا۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                  | <b>%</b> |
| 169    | پہلی صفت : اللّٰہ عز وجل کی خاطر عاجز ی وانکساری اختیار کرنا                                                                      |          |
| 169    | دوسری صفت: جاہل کے مقالبے میں بردباری کا مظاہرہ کرنا                                                                              |          |
| 170    | تیسری صفت : رات کا قیام                                                                                                           |          |
| 171    | چۇھى صفت : جہنم كے عذاب سے خوف كھانا                                                                                              |          |
| 172    | یا نجویں صفت: خرج اخراجات میں میانه روی اختیار کرنا                                                                               |          |
| 172    | چھٹی صفت : عبادت میں اللہ عز وجل کی تو حید                                                                                        |          |
| 173    | ساتویں صفت: کسی جان کوقل نہ کرنا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                    |          |
| 175    | آ تھویں صفت : بے حیائی کے کاموں سے دُور رہنا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                            |          |
| 176    | نویں صفت :جھوٹی گواہی ہے دورر ہنا                                                                                                 |          |
| 178    | دسویں صفت : لغومجالس سے دور رہنا                                                                                                  |          |
| 183    | گیار ہویں صفت: اللہ عز وجل کے حکموں کو قبول کرنا:                                                                                 |          |
| 184    | بار ہویں صفت : گھر کی درشگی پرحریص ہونا                                                                                           |          |
|        | ىر <b>ى فص</b> ىل                                                                                                                 | تيس      |
|        |                                                                                                                                   |          |
| •      | آپ جنت میں اپنے درجات کی کیسے حفاظت کر سکتے ہیں؟                                                                                  |          |
| 186    | آ پ جنت میں اپنے در جات کی کیسے حفاظت کر سکتے ہیں؟<br>وہ اعمال جن کی وجہ سے جنت میں درجات اور انعابات میں کی واقع ہوتی ہے۔۔۔۔۔۔۔۔ | %        |
|        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                             | <b>%</b> |
| 186    | وہ اعمال جن کی وجہ سے جنت میں درجات اور انعامات میں کمی واقع ہوتی ہے۔۔۔۔۔۔                                                        |          |





# مُقتَلَمْتَهُ

تمام تعریفیں اس اللہ کے لیے ہیں جس نے ہمیں مسلمان قوم کی اولا دیمیں سے پیدا فرمایا، ہمیں اپنی اطاعت کا راستہ دکھا یا اور اس کا بے حد شکر ہے کہ اس نے ہمیں کا فروں میں پیدا نہ فرمایا۔ میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ وحدہ لا شریک لہ کے علاوہ کوئی معبود حقیقی نہیں ، جس نے جنت کو متی لوگوں کا گھر بنایا اور فرما نبر داروں کا مسکن بنایا۔ میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد مسلمی بنایا۔ میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد مسلمی بندے ، اس کے رسول اور تمام مخلوق میں سے اس کے برگزیدہ ہیں۔ جنہوں نے جنت کے درجات کی طرف اپنی اُمت کی رہنمائی فرمائی فرمائی۔ آپ پر ، آپ کے پاکیزہ برگزیدہ ہیں۔ جنہوں نے جنت کے درجات کی طرف اپنی اُمت کی رہنمائی فرمائی۔ آپ پر ، آپ کے پاکیزہ بیں ابند سے اس کے بیان پر اور قیامت تک نیکی کے کاموں میں ان کی چیردی کرنے والوں پر درُ ود وسلام ہو۔ اما بعد!

جنت اور اس کے راہتے کے متعلق گفتگو کرنا ایک ایسا طویل موضوع ہے کہ اس سے نہ تو انسان اُ کتا تا ہے اور نہ ہی تھکتا ہے۔ بلکہ پاکیزہ نفوس اس سے مانوس ہوتے ہیں اور ذہین دماغ اس سے خوب سیراب ہوتے ہیں۔ تو ہم میں سے کون ہے جو جنت کی اُمید نہ رکھتا ہو؟ اور ہم میں سے کون ہے جو اس کے خواب نہ د کھتا ہو؟

جنت! اور تمہیں کیا معلوم کہ وہ جنت کیا ہے؟ ایک چکتا ہوا نور ہے، لہلہا تا ہوا گلدستہ ہے ، عالیشان کل ہے ، مسلسل بہنے والی نہریں ہیں، کیے ہوئے کھل ہیں، خوبصورت حسین ہویاں ہیں، کثیر تعداد میں پوشا کیں اور زیورات ہیں، ہمیشہ ہمیشہ کی صحبت ہے اور دائی زندگی ہے۔ بلاشک وشبہ جنت ہمارا مطلوبہ ہدف اور پختہ امید اور خواہش ہے۔ بہی وہ عظیم جزاء اور بہت بڑا تو اب ہے جے اللہ نے الیاء اور اطاعت گزاروں کے لیے تیار کررکھا ہے۔ بہی وہ کامل نعمیں ہیں جنہیں بیان نہیں کیا جا سکتا ، اللہ اور اس کے رسول ملتے ہوئے اس جنہیں اس جنت کی جوتعریف کی اور اس کے جو اوصاف بیان کیے ان سے عقلیں جران رہ جاتی ہیں۔ اس لیے کہ ہم اس کی خوبصورتی ، عظمت اور در جات کا تصور کرنے کی طاقت بھی نہیں رکھتے۔ جنت میں الی نعمیں ہیں جن کو اس کی خوبصورتی ، عظمت اور در جات کا تصور کرنے کی طاقت بھی نہیں رکھتے۔ جنت میں الی نعمیں ہیں جن کو اس کی خوبصورتی ، عظمت اور در جات کا تصور کرنے کی طاقت بھی نہیں رکھتے۔ جنت میں الی نعمیں ہیں جن کو اس کے دل میں ان کا کھڑکا تک ہوا ہے۔

حراس میں داخل ہو گیا وہ انعام پا گیا ، وہ بھی مختاج نہ ہوگا۔ اس کے کپڑے بوسیدہ ہوں گے ، نہ اس کی جوانی ختم ہوگی اور نہ ہی وہ اپنے مکن ہے بھی اُ کتائے گا۔

اس جنت کی عظمت ہمارے سامنے اس وقت ظاہر ہوتی ہے جب ہمیں دنیا میں اس کی نعمتوں میں سے کوئی ایک نعمت ملتی ہے ، تا کہ ہمیں جنت کے سامنے دنیا کی حقارت کا علم ہو سکے ۔ جبیبا کہ سیّدنا سہل بن سعد جائیئ روایت کرتے ہیں کہ رسول کریم مطابق کے نے فرمایا:

((موضع سوط أحدكم في الجنة خير من الدنيا وما عليها.)) • " 
"جنت مين كي كوايك كورْ بِ جَتنى جُكُول جانا دنيا اورجو كچه دنيا ير ب اس بهتر بـ "

جنت کی طرف شوق اور رغبت رکھتے ہوئے جنت کے اوصاف کو یادر کھنا ہمارے لیے بہت ضروری ہے اور اس کی طلب میں اعمالِ صالحہ کے ساتھ پختہ عزم کرنا اور اس دنیا کے فانی سامان سے بے رغبتی کرنا بہت ضروری ہے تا کہ ہم محرمات سے نئے سکیں ۔ تو جب بھی مسلمان کسی نافر مانی کا ارادہ کر ہے تو وہ یادر کھے کہ اگر اس نے اس نافر مانی کو جھوڑ دیا تو اس کے بدلے میں آخرت میں اسے اس سے بہتر بدلہ دیا جائے گا۔ جوفحش کام کرنے کا ارادہ کرے اسے جنت کی دہ حور مین یاد ہونی چا ہمیں جو اس کا انتظار کر رہی ہیں ، اور جوشراب کام کرنے کا ارادہ کرے اسے جنت کی دہ حور مین یاد ہونی چا ہیے۔ اس طرح برائی کے جینے کام ہیں ان سب کوترک کرنے کے بدلہ میں ملنے والے اجر و ثواب کو یاد کر کے انسان تمام برائیوں کوترک کر دے۔ آئ مسلمانوں کے دل جنت کے ساتھ معلق ہو جا کیں تی بہتر ہو؟ لیکن آج ہمارے دل دنیا کے ساتھ معلق میں اور ہم نے آخرت کو پس پشت ڈال دیا ہے جس کے متعلق ہم بہت کم غور و فکر کرتے ہیں اور آج ہمارے سر ذلت سے جھک گئے ہیں اور ہم اللہ کی ملاقات کو ناپند کرنے گئے ہیں۔

قارئین کرام! کیا آپ آج جنت کے اُمید وار ہیں؟ کیا جنت کے شوق میں آپ کے آنسو بہتے ہیں ،
اور آپ اپ دل سے یہ دعا کرتے ہیں کہ اللہ آپ کو اس سے محروم نہ کرے؟ کیا آپ اس دن کا خیال کرتے ہیں جب جنت آپ کے قریب کر دی جائے گی اور آپ ان شاء اللہ تعالیٰ اس میں داخل ہو جا کیں گے اور پھر آپ اس کے تختوں ، روشنیوں ، محلات اور حور عین جو اس میں ہیں ان سب کے ساتھ خوش ہو جا کیں گے؟ جب آپ ان تمام نعمتوں کو اور جنت کے ہر دروازے پر کھڑے فرشتوں کو جو آپ کا استقبال کریں گے، دیکھیں گے آپ ان تمام نعمتوں کو اور جنت کے ہر دروازے پر کھڑے فرشتوں کو جو آپ کا استقبال کریں گے، دیکھیں گے

<sup>🛈</sup> رواه البخاري (۲۸۹۲).

ا پ بنت عمل اپند در جات کو کیے بلند کر کئے ہیں؟ کی ایک کا ایک کیا ہے۔ ان کا کیا کہ بلند کر گئے ہیں؟ کی کا کہ ا

تو آپ کے جذبات اور احساسات کا کیا عالم ہوگا اور اس موقعہ پر آپ اکیلے نہیں بلکہ آپ کے ساتھ لاکھوں مؤمن ہوں گے جذبات اور احساسات کا کیا عالم ہوگا اور اس موقعہ پر آپ اکیل نعمتوں کی طرف چڑھنے کے لیے جنت میں داخلہ کے انتظار میں ہجوم کیے ہوں گے۔ تو غور کریں کہ آپ نے اس دن کے لیے کون سے اعمال تیار کررکھے ہیں؟

قار کین کرام! زیر نظر کتاب میں بعض ایے اعمال کا ذکر کیا گیا ہے جو جنت میں ہمارے درجات کی بلندی کا ذریعہ ہیں اور اس کے لیے سیحے دلائل کو پیش کیا گیا ہے۔ شاید کہ ہم محنت کریں، ان کی طرف دوڑ لگا میں، ایک دوسرے سے سبقت کریں اور اس فانی دنیا کے پیچھے بھا گئے، اس کی خاطر مشقت اُٹھانے اور ایک دوسرے سے آگے بڑھنے کی بجائے اس میدان میں اپنی تو انائیاں صرف کریں۔ ہمیں یقین ہے کہ اللہ عزوجل موسرے سے آگے بڑھنے کی بجائے اس میدان میں اپنی تو انائیاں صرف کریں۔ ہمیں یقین ہے کہ اللہ عزوجل ہمارے اعمال کو ضا کتا نہیں کرے گا اور جب تک ہم اس سے دعا کرتے، اُمید باندھتے اور اس کے احکام پر عمل

مرتے رہیں گے وہ ہماری اُمیدوں پر پانی بھی نہیں پھیرے گا،اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَ الَّذِيْنَ جَاهَدُوا فِيُنَا لَنَهُدِيَنَهُمُ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحُسِنِيُنَ٥ ﴾ (العنكبوت: ٦٩)

''جولوگ ہماری راہ میں مشقتیں برداشت کرتے ہیں ہم انہیں اپنی راہیں ضرور دکھا کیں گے۔ یقیناً اللہ نیک لوگوں کے ساتھ ہے۔''

اں کتاب کو تین فصلوں میں تقسیم کیا گیاہے:

 □ فصل اوّل میں جنت کے درجات اور امتیازات کے متعلق بات کی گئی ہے تا کہ ہم ان کا تصور کر کے

 ان کی طرف دوڑنے اور انہیں حاصل کرنے کی حتی المقد ورکوشش کریں۔

نوسن ثانی میں ان اہم اعمال کا تذکرہ کیا گیا ہے جو جنت میں انسان کے لیے بلندی درجات کا ذریعہ ہیں اور یہ ساٹھ سے زائد اعمال ہیں۔

٣ تيسرى فصل مين ان درجات كي حفاظت كطريقون كوبيان كيا كيا بـــ

میں نے اپنی اس تمام بحث میں آیات قرآنیہ، احادیث صححہ وحسنہ جنہیں تقہ راویان حدیث، جیسے ابن حجرعسقلانی، سیوطی، مناوی، ساعاتی، البانی اور ارناؤوط رحمہم اللّٰد تعالیٰ وغیرہ نے صحیح یاحسن قرار دیا ہے، ان پر اعتاد کیا ہے۔ میں اللّٰداعلیٰ و قادر سے دعا گوہوں کہ وہ اس عمل کواپنی رضا کے لیے خالص کر لے اور اسے اپنے

کتاب و سنت کی روشنی میں لکھی جانے والی اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مفت مرکز

(12) \$ (1, 5) \$ (1, 5) \$ (1, 5) \$ (1, 5) \$ (1, 5) \$

بندوں کے لیے مفید بنا دے اور ہر قاری عامل کواجر سے محروم نہ کرے۔ اس کی نشر واشاعت اور تعلیم پر قار تین کی مدوفر مائے تا کہ وہ اللہ کی رخت، فرشتوں، چیونٹیوں اور مجھلیوں کے استعفاد کے حق دار بن سیس۔

سيدنا ابوامامه والني عروايت ع كرسول الله مطيعية فرمايا:

(( فضل العالم على العابد كفضلي على أدناكم ان الله عزوجل وملائكته وأهل السماوات والأرض حتى النملة في جحرها وحتى الحوت ليصلون على معلم الناس الخير. )) •

" عالم کی فضیلت عبادت گرار پر ایسے ہی ہے جیسا کہ میری فضیلت تمہارے کی ادنی شخص پر ہے۔ بلاشبہ اللہ اپنی رحمت کرتا ہے اور اس کے فرشتے ، ای طرح اہل ژمین ، اہل آسمان حق کہ چیونی اپنی بل میں اور مچھل بھی اس شخص کے لیے دعائے مغفرت کرتے ہیں جولوگوں کو بھلائی کی تعلیم دیتا ہے۔ "

تو جس کے لیے تمام مخلوقات اللہ ہے استغفار اور دعا کریں، اس سے بوجھ کریس کا رُشہ اور مقام افضل اور اعلیٰ ہوسکتا ہے؟

محمر بن ابراجيم النعيم

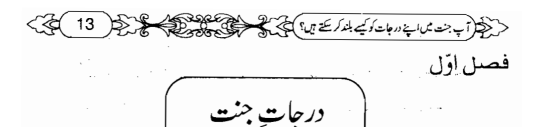


a constituency sales for a continue to

Commence of the said the first of the contract of the contract

The first was a substitution of the contract o

Control of the section of the section



#### تعدادِ جنت:

لوگوں کی اکثریت میں یہ بات مشہور ہے کہ جنت تو صرف ایک وسیع وعریض باغ ہے۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ جنت ایک نہیں بلکہ متعدد جنتیں ہیں اور جناب سیوطی نے جناب قرطبی اور جناب علیمی حمہم اللہ سے فقل کیا ہے کہ ہر جنت کے درجات ، منازل اور دروازے ہیں۔ ●

جنتوں کی تعداد کے بارے میں علاء رحمہم اللہ تعالیٰ میں اختلاف پایا جاتا ہے۔ سیّدیا ابن عباس فطاق کی رائے ہے کہ سات جنتیں ہیں اور وہ یہ ہیں:

ا\_دارالحلال ۲\_دارالسلام ٣\_جنت عدن ۳\_جنت المأدى ٥\_جنت خلد ۲\_جنت الفردوس اور

۷۔ جنت نعیم 😉

جب کہ جناب قرطبی رائشہ کی رائے یہ ہے کہ یہ نام جوسیدنا ابن عباس بڑھیا نے ذکر فرمائے ہیں یہ جنتوں میں فرق اور امتیاز کے لیے نہیں بلکہ جنت کے اوصاف بیان کرنے کی غرض سے ہیں اور سیدنا ابوموی اشعری بڑھی کی نبی مطابق سے روایت کردہ حدیث کے مطابق جنتوں کی تعدادصرف چار ہے۔ جبیا کہ فرمانِ نبوی ہے:

((جنتان من ذهب آنيتهما وحليتهما وما فيهما ، وجنتان من فضة آنيتهما وحليتهما وما بين القوم وبين أن ينظروا إلى ربهم إلا رداء الكبرياء على وجهه في جنة عدن. )) •

البدور السافرة في امور الآخرة للسيوطي، ص: ٤٨٥.

<sup>🛭 ، 🕲</sup> التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة للإمام القرطبي٬ تحقيق مجدي السيد٬ دار الصحابة بطنطا (٣٤٩/٢).

<sup>🗗</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (١٩١/٢٤)، والبخاري (٤٨٧٨)، ومسلم (١٨٠)، والترمذي (٢٥٢٨)، وابن ماجه (١٨٦). 👉

# 

''دوجنتی ایک ہیں جوخود بھی سونے کی ہیں اور جن کے برتن ، زیورات اور جو پچھان میں ہے وہ سب کا سب سونے کا ہے ، اور دوجنتیں ایک ہیں جوخود بھی چاندی کی ہیں اور ان کے برتن ، زیورات اور جو پچھان میں ہے وہ سب کا سب چاندی کا ہے ، اور جنت عدن میں جنتیوں اور اللہ تعالیٰ کے دیدار کے درمیان صرف کبریائی کی چادر رکاوٹ ہوگی جو اللہ عز وجل کے چہرہ مبارک پر بڑی ہوگی۔''

امام ابن قیم درالتے کے رائے یہ ہے کہ سابقہ حدیث اس بات کی طرف اشارہ کرتی ہے کہ جنت کی دو قسمیں ہیں: دوجنتیں سونے کی اور دوجنتیں جاندی کی ہیں اور بیجنتیں ہراس شخص کے لیے ہیں جواللہ عزوجل کے سامنے کھڑا ہونے سے ڈر گیا۔جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَلِمَنُ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ. ﴾ (الرحمن: ٤٦)

''اور جوکوئی اپنے مالک کے سامنے کھڑا ہونے سے ڈرگیااس کے لیے دوجنتیں ہیں۔''

جب کہ اپنے رب کے سامنے کھڑا ہونے سے ڈرنے والے لوگوں کی بھی دوشمیں ہیں: ایک مقرب اور دوسرے داہنے ہاتھ والے ۔ اللہ نے ان کے لیے یہ چارجنتیں تیار کی ہیں۔ • امام ابن قیم ہواللہ نے اس بات کوتر جج دی ہے کہ اپنے رب کے سامنے کھڑا ہونے سے ڈرنے والے لوگ ان چارجنتوں میں ایک دوسرے کوتر جج دی ہے کہ اپنے رب کے سامنے کھڑا ہونے سے ڈرنے والے لوگ ان چارجنتوں میں ایک دوسرے کے شریک نہیں ہوں گے بلکہ ہر ایک کے لیے دوجنتیں ہوں گی ۔ اس بنا پر امام ابن قیم ہواللہ نے سیّدہ ام حارثہ زوائی مندرجہ ذیل حدیث سے استعدال کرتے ہوئے یہ دائے پیش کی ہے کہ بیجنتیں چارجنتوں سے کہیں زیادہ ہیں ۔ جیسا کہ حدیث رسول میں ایک کہ:

((أم حارثة بن سراقة وَهُمَّا حيث جاءت إلى رسول الله مَهُ تسأله عن مصير ابنها الشاب الذي استشهد في غزوة بدر فقالت: يا رسول الله قد عرفت منزلة حارثة مني ، فإن يك في الجنة أصبر وأحتسب، وإن تكن الأخرى ترى ما أصنع؟ فقال: ((ويحك - أو هبلت - أوجنة واحدة؟ إنها جنان كثيرة، وإنه لفي جنة الفردوس))

حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح لابن قيم الحوزية ، (صفحة: ١٥٠)

ر ا ب بنت عمل المجادر جات كي المركة بين؟ ﴿ (الله على إلى المركة بين؟ ﴿ (الله على المركة بين؟ ﴿ (15)

وفي رواية ((وإنه لفي الفردوس الأعلى. )) •

"جب سیّدہ اُم حارثہ نواٹھ اللہ کے رسول منظم آنے کی پاس آئی اور آپ سے اپنے اس نوجوان

بیٹے کے انجام کے متعلق سوال کرنے گلی جوغزوہ بدر میں شہید ہو چکا تھا۔ کہنے گلی: اے اللہ کے

رسول ( منظم آنے)! آپ کو معلوم ہے کہ مجھے حارثہ سے کتنا پیار ہے؟ اگر وہ اب جنت میں ہے تو

میں اس پر صبر کروں گی اور اللہ تعالی سے تو اب کی اُمیدرکھوں گی اور اگر وہ کہیں دوسری جگہ ہے

تو آپ دیکھ رہے ہیں کہ میں کس حال میں ہوں؟ تو رسول اللہ منظم آنے نے فرمایا: "اللہ تعالی تجھ

پر رحم کرے، کیا تو دیوانی ہور ہی ہے؟ کیا وہاں ایک جنت ہے؟ وہاں تو بہت کی جنتی ہیں اور وہ

(تمہارا بیٹا حارثہ) تو جنت الفردوس میں ہے۔ "اور ایک روایت کے الفاظ ہیں" وہ تو فردوسِ

ندکورہ حدیث سے اس بات کی وضاحت ہو رہی ہے کہ جنت بہت ساری مختف قتم کی جنتوں سے عبارت ہے جو کہ اس کے اندر ہیں جیسا کہ اللہ عز وجل کے اس فرمان میں بھی وضاحت ہے کہ:

﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّتٍ وَّنَهَرٍ ﴾ (القمر: ٤٥)

یقیناً متقی لوگ جنتوں اور نہروں میں ہوں گے۔''

### درجات جنت کی تعداد:

سیّدنا ابو ہریرہ و النّیز سے روایت ہے کہ رسول الله منطبطیّتی نے ارشاد فرمایا:

((في الجنة مائة درجة ما بين كل درجتين مائة عام.)) ٥

'' جنت میں سو در ہے ہیں اور ہر دو در جوں کے درمیان سوسال کی مسافت ہے۔''

سيّدنا ابوسعيد خدري وظافية عيمروى حديث مين موجود بكرسول الله والنَّا والنَّافي أن ارشاد فرمايا:

(( يقال لصاحب القرآن إذا دخل الجنة: اقرأ واصعد فيقرأ ويصعد

بكل آية درجة حتى يقرأ آخر شيء معه. )) 🍳

<sup>🚯</sup> رواه البخاري (۲۵۵۰)

<sup>2</sup> رواه الترمذي (٢٥٢٩)، وصححه الألباني في صحيح الحامع (٢٤٥).

 <sup>●</sup> رواه الإمام احمد\_ الفتح الرباني\_ (٧/١٨)، وأبو داود (٤٦٤)، والترمذي (٢٩١٤)، وابن ماحه (٣٧٨٠)، وابن
 حبان، والبيهقي، والحاكم (٥٩/١) وصححه وأقره الذهبي، وصححه الألباني في صحيح الحامع (١٦٢٨).

رواب برت بین ان دربات کی بادر کے بین الله و جائے گا تو اسے کہا جائے گا: پڑھتا جا اور (باندی محاحب قرآن جب جنت میں داخل ہو جائے گا اور ہرآ بیت کے بدلے ایک دہد، پڑھتا جائے گا اور ہرآ بیت کے بدلے ایک دہد، پڑھتا جائے گا اور ہرآ بیت کے بدلے ایک دہد، پڑھتا جائے گا اور ہرآ بیت کے بدلے ایک دہد، پڑھتا اسے گا بہاں تک کہ جس قد دقر آن اس کو یادہ وگا وہ سب پڑھ لے گا۔"

اس سے قابت ہوا کہ جنت کے درجات کی تعداد قرآن مجید کی آیات کی تعداد کے برابر ہے۔ اس لیے سیدہ عائش رفاعیا سے مروی روابت میں نہ کورہ کہ انہوں نے فرمایا:

(( اِن عدد درج المجنة بعدد آی القرآن فیمن دخل المجنة ممن قرآ القرآن واب سے فیمن میں موجد کی تعداد کے برابر ہے۔ قرآن پڑھنے وابوں میں سے جوکوئی جنت میں داخل ہو جائے گا تو اس سے او پرکوئی نہیں ہوگا۔"

والوں میں سے جوکوئی جنت میں داخل ہو جائے گا تو اس سے او پرکوئی نہیں ہوگا۔"
علامہ این جم براشد نے رسول کر کی مطابق میں اس بات کی صراحت موجود نہیں ہے کہ نذکورہ تعداد بغیر کی زیاد تی

اور اضافہ کے جنت کے تمام درجات کی تعداد ہے جب کہ اس فرمان نبوی میں اس کی نفی بھی موجود نہیں ہے۔'' ہ

جناب مناوی براللہ نے رسول اکرم ملطے آیا کے فرمان '' جنت میں سودرجات ہیں''کی وضاحت یوں فرمائی ہے:

'' مذکورہ فرمان نبوی اور جنت کے سوسے زائد درجات پردلالت کرنے والے دلائل میں کوئی
تعارض اور اختلاف نہیں ہے ، جیسا کہ نبی کریم ملطے آیا کا فرمان ہے کہ قاری قرآن ہرآ یت
کے بدلے ایک درجہ چڑھتا جائے گاختی کہ جنتا قرآن اس کویاد ہوگا وہ سب پڑھ لے گا کیونکہ
یہ سودرجات بڑے بڑے ہیں اور ان میں سے ہر درجہ بہت سے چھوٹے چھوٹے درجات پر
مشتمل ہے جن میں ہر دو درجوں کے درمیان سوسال کی مسافت ہے۔ ایک اور روایت کے
مطابق پانچ سوسال کی مسافت ہے اور ایک دوسری روایت میں ہے کہ اس (مسافت) کوزیادہ

<sup>♠</sup> رواه الإمام أحمد\_ المسند\_ (٣٥٦/١)، والبيهقي في شعب الإيمان (١٩٩٨) وقال: قال الحاكم هذا إسناد صحيح اهـ، ورواه ابن أبى شيبة في مصنفه (١٩٥/١)، والبغوي في شرح السنة (٤٣٥/٤)، وقال محقق كتاب التذكرة في احوال الموتى والآخرة: حسن موقوف (٢٧٩/٢).

فتح البارى بشرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (١٣ / ٤٢٤) (ح ٧٤٢٣).

اور کم کر دیا جائے گا ، اور اس بات میں کوئی تضاد نہیں ہے۔ یونکہ لوگوں کی چال میں اختلاف
ہوتا ہے ، کوئی تیز چاتا ہے اور کوئی آ ہتہ چاتا ہے۔ نبی کریم پیٹے بین نے اس بات کو بھے داروں
ہوتا ہے ، کوئی تیز چاتا ہے اور کوئی آ ہتہ چاتا ہے۔ نبی کریم پیٹے بین نے اس بات کو بھے داروں
کے اندازے پر چھوڑ دیا ہے اور ہر مؤمن کواس کے مقام کے مطابق خطاب فرمایا ہے۔ " • • اس طرح سیّدنا ابو ہریرہ اور سیّدنا ابوموی اشعری بنی ہی کہ کن ہے وہ اس طرح کہ پہلی حدیث شاید کہ صرف مجاہدین کے درجات کے ساتھ خاص ہے جس کی وضاحت سیّدنا ابو ہریرہ وہ اُن سیّد کی کہ درجات کے ساتھ خاص ہے جس کی وضاحت سیّدنا ابو ہریرہ وہ اُن سیّد کی درجات کے ساتھ خاص ہے جس کی وضاحت سیّدنا ابو ہریرہ وہ اُن سیّد کی دوایت کے درجات کے ساتھ خاص ہے جس کی وضاحت سیّدنا ابو ہریرہ وہ اُن سیّد کی دوایت کے درجات کے ساتھ خاص ہے جس کی وضاحت سیّدنا ابو ہریرہ وہ اُن سیّد کی دوایت کے درجات کے ساتھ خاص ہے جس کی وضاحت سیّدنا ابو ہریرہ وہ اُن سیّد کی دوایت کے درجات کے ساتھ خاص ہے جس کی وضاحت سیّدنا ابو ہریرہ وہ اُن سیّد کی دوایت کے درجات کے ساتھ خاص ہے جس کی وضاحت سیّدنا ابو ہریں کردہ ایک دوسری حدیث کرتی کے درجات کے درجات کے ساتھ خاص ہے جس کی وضاحت سیّدنا ابو ہریں کرتی ہے کہ درسول اللہ میں سینے نے فرمایا:

((إن في الجنة مائة درجة أعدها الله للمجاهدين في سبيل الله بين كل درجتين كما بين السماء والأرض، فإذا سألتم الله فاسألوه الفردوس فإنه وسط الجنة وأعلى الجنة وفوقه عرش الرحمن ومنه تفجر أنهار الجنة.))

''یقینا جنت میں سو درجات ہیں جو اللہ عز وجل نے مجاہدین فی سبیل اللہ کے لیے تیار کررکھے ہیں۔ ہر دو درجول کے درمیان اتن مسافت ہے جتنی کہ آسان و زمین کے درمیان ہے۔ تم جب بھی اللہ عز وجل سے مائلوتو (جنت) فردوس مائلو کیونکہ وہ جنت کا وسط اور جنت کا بلند ترین مقام ہے،اس کے اویر رحمان کا عرش ہے اور اسی سے جنت کی نہریں جاری ہوتی ہیں۔''

'' جنت کے وسط'' سے مراد اس کی بہترین اور افضل ترین جگہ ہے اور ایک قول کے مطابق وسیع ترین جگہ ہے۔ اس طرح جنت کے درجات کی تعداد قر آن کریم کی آیات کی تعداد کے مطابق ہے یعنی چھ ہزار دوسو درجات سے زیادہ۔جیسا کہ سیّدہ عائشہ زانٹھانے فرمایا ہے۔

#### درجہ سے کیا مراد ہے؟

علامہ ابن حجر واللہ کے قول کے مطابق جنت کے درجات، جن کا ذکر احادیث کی روشی میں آئندہ صفحات میں آرہا ہے، میں سے بعض درجات تو ''حی' ہیں اور اس سے مراد جنت کے وہ درجات ہیں کہ جن میں ہر درجہ سے دوسرے درج تک سوسال کی مسافت ہے یا آئی مسافت ہے کہ جنتی آسان اور زمین کے میں ہر درجہ سے دوسرے درجات بنت میں سے بعض درجات ''معنوی'' ہیں جن سے مراد اللہ تعالیٰ کے ہاں درمیان ہے ، اور ان درجات بنت میں سے بعض درجات ''معنوی'' ہیں جن سے مراد اللہ تعالیٰ کے ہاں

فيض القدير للمناوي (٤٤٧/٤).

<sup>🧘</sup> رواه الإمام أحمد \_ الفتح الرياني\_ (۲۶/ ۱۹) ، والبخاري (۲۷۹۰)، والترمذي (۲۹ ۲۰).

# ر ا پ بنت میں اپ در جات کو کیے بلد کر کئے ہیں؟ کی اللہ کر کئے ہیں؟ کی اللہ کر کئے ہیں؟

قدرومنزلت اور مرتبه کی بلندی ہے۔ • در جات جنت کی بلندی:

جنت بہت بلند و بالا درجات کی حامل ہے ، اور اس کے متعلق بہت می احادیث کتب حدیث میں موجود ہیں جو اس بات کو بیان کرتی ہیں کہ ایک درجہ سے دوسرے درجہ تک کا درمیانی فاصلہ اتنا ہے جتنا زمین اور اُفق میں صبح کے وقت اکیلے رہ جانے والے ستارے کا درمیانی فاصلہ ہے۔ جیسا کہ سیّدنا ابوسعید خدری وَفَاشَوُ کی میں صبح کے وقت اکیلے رہ جانے والے ستارے کا درمیانی فاصلہ ہے۔ جیسا کہ سیّدنا ابوسعید خدری وَفَاشَوُ کی روایت کردہ حدیث میں ہے کہ اللہ کے رسول مظیّر آنے ارشاد فرمایا:

(( إن أهل الدرجات العلى يراهم من هو أسفل منهم كما ترون الكوكب الطالع في أفق السماء وإن أبا بكر وعمر منهم وأنعما . )) ٥ (جنت مين) بلند درجات والول كوان سے ينچ كے درجات والے اس طرح ويكسيں گ جس طرح تم آسان ك أفق برطلوع ہونے والے ستارے كود يكستے ہواور ابو بكر وعرف الشباط الشبه ان (بلند درجات والول) ميں سے بين اور (انعام واكرام كے كاظ سے) خوب تربيں ـ ' سيّدنا سبل بن سعد في الله سروايت ہے كه بلاشبه الله كے رسول سيّد الله في ارشاد فرمايا:

((إن أهل الجنة ليتراءون أهل الغرف من فوقهم كما تتراءون الكوكب الدري الغابر في الأفق من المشرق أو المغرب لتفاضل ما بينهم، قالوا: يا رسول الله، تلك منازل الأنبياء لا يبلغها غيرهم؟ قال: بلى والذى نفسي بيده رجال آمنوا بالله وصدقوا المرسلين)) الخان بلى والذى نفسي بيده رجال آمنوا بالله وصدقوا المرسلين) الإنجنتي لوگ البي او پر كے بالا فانوں والے (جنتوں) كواس طرح ديكھيں گے جس طرح تم مشرق يا مغرب كے أفق ميں ضح كے وقت اكيلے رہ جانے والے چيكة سارے كود يكھتے ہو، كيونكہ وہ ايك دوسرے سے افغل ہوں گے لوگوں نے كہا: اے اللہ كے رسول الشيكية إلى ايتو انبياء كے كل ہوں گے جنہيں ان كرسواكوئى اور حاصل نہ كرسكے گا؟ آپ مشيكية نے فرمايا:

فتح الباري بشرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (٣٨١/٢) (ح ٨٤٤).

② رواه الإمام احمد الفتح الرباني ـ (۱۹۳/۲۶)، والترمذي (۳۱۵۸)، وصححه الألباني في صحيح الحامع (۲۰۳۰)
 ③ رواه الإمام احمد الفتح الرباني ـ (۱۹۲/۲۶) ، والبخاري (۲۰۵۵) ، ومسلم (۲۸۳۱) واللفظ له ، والترمذي (۲۵۵۱)، وابن حبان ، والطبراني في الكبير

کوں نہیں؟ اس ذات کی قتم! جس کے ہاتھ میں میری جان ہے۔ بیان لوگوں کے لیے ہوں گیوں نہیں؟ اس ذات کی قتم! جس کے ہاتھ میں میری جان ہے۔ بیان لوگوں کے لیے ہوں گے جواللہ عز وجل پر ایمان لائے اور انبیاء کی تصدیق کی۔''

علامہ ابن حجر براللہ نے اپنی کتاب'' الفتے'' میں ذکر فر مایا ہے کہ'' حدیث میں مشرق اور مغرب کو ذکر کرنے کا فائدہ رفعت کو اور دُوری کی شدت کو بیان کرنا ہے۔ جیسا کہ دوسری احادیث اس بات کو بیان کرتی بین کہ مجاہدین کے درجات میں سے ایک درجہ سے دوسرے درجہ تک کا درمیانی فاصلہ اتنا ہے جتنا کہ آسان اور زمین کا درمیانی فاصلہ ہے۔ چنانچے سیّدنا ابو ہریرہ وہائی نے روایت کیا ہے کہ بلا شبہ اللہ کے رسول مشاع ایک نے ارشاد فر مایا:

(( إن في الجنة مائة درجة أعدها الله للمجاهدين في سبيل الله بين كل درجتين كما بين السماء والأرض، فإذا سألتم الله فاسألوه الفردوس فإنه أوسط الجنة وأعلى الجنة وفوقه عرش الرحمن ومنه تفجر أنهار الجنة . )) •

"بلاشبہ جنت میں سودرجات ہیں جواللہ عزوجل نے مجاہدین فی سبیل اللہ کے لیے تیار کررکھے ہیں۔ ہردو درجول کے درمیان آئی مسافت ہے جتنی آسان وزمین کے درمیان ہے، تم جب بھی اللہ عزوجل سے مانگوتو (جنت) فردوس مانگو کیونکہ وہ جنت کا وسط اور جنت کا بلند ترین مقام ہے، اس کے اویر رحمان کا عرش ہے اور اس سے جنت کی نہریں جاری ہوتی ہیں۔"

ایک دوسری حدیث میں ندکور ہے کہ مجاہدین کے درجات میں سے ایک سے دوسرے درجہ تک کا درمیانی فاصلہ ایک سوسال کی مسافت کے برابر ہے جبیبا کہ سیّدنا کعب بن مرۃ ہنائینی سے روایت ہے کہ اللہ کے رسول مشافین نے فرمایا:

<sup>●</sup> رواه الإمام احمد\_ الفتح الرباني \_ (۲۲، ۱۹)، والبخاري (۲۷۹۰)، والترمذي (۲۲۹۰).

 <sup>﴿</sup> واه الإمام أحمد الفتح الرباني (١٣/١٤) وقال الساعاتي سنده حيدا هـ ، ورواه النسائي (٣١٤٤) ، وابن ١٠٠٠ ،
 وصححه الألباني في صحيح النسائي (٢٩٤٧).

(آب بنت میں اپ درجات کو کیے بلند کرتے ہیں؟ کی کھی کے دوات کو کئی کے درجات کو کیے بلند کر کتے ہیں؟ کے دوات کی ک ''اے اہل صناعت ( بعنی اے تلوار اور تیر تیار کرنے والو!)! تیر اندازی کرو، جس کا تیر دشمن تک پہنچے گا اللہ تعالیٰ اس ( تیر ) کے ساتھ اس ( تیر پھینکنے والے ) کا ایک درجہ بلند کردے گا۔ راوی حدیث کہتے ہیں: تو عبدالرحمٰن بن ابی نحام نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول مستی ہی ہی اور درجہ ) درجہ کیا ہے؟ راوی حدیث نے بیان کیا کہ ،رسول اللہ مستی ہی نے ارشاد فر مایا: وہ ( درجہ ) تہماری والدہ کی چوکھٹ نہیں ہے بلکہ وہ ( تو الی چیز ہے کہ ) دو درجوں کے درمیان سو برس

ایک اور حدیث میں وضاحت موجود ہے کہ ایک درجہ سے دوسر سے درجہ تک کا درمیانی فاصلہ پانچ سو برس کی مسافت کا ہے، جیسا کہ سیّدنا ابو ہریرہ ڈٹائیڈ سے روایت ہے کہ رسول اللہ طفی آئیڈ نے ارشاد فرمایا: (( فی البحنة مائة درجة ، ما بین کل درجتین مسیرة خمسمائة عام)) • ''جنت میں سودرجات ہیں، ہردو درجوں کے درمیان پانچ سوبرس کی مسافت ہے۔''

علامہ ابن قیم © اور علامہ ابن جر © رحم ہما اللہ تعالیٰ کی وضاحت کے مطابق ممکن ہے کہ ایک درجہ سے دوسرے درجہ تک کے درمیانی فاصلہ میں نہ کورہ اختلاف، تیز اور ہلکی چال کے اختلاف کی وجہ سے ہو، یا اس بات کا بھی اختال ہے کہ ان درجات کے درمیان بلندی کا اختلاف ہو۔ جیسا کہ علامہ ابن قیم رمانتہ نے ذکر فر مایا ہے کہ:'' جنت کے سو درجات' والی روایت بھی لفظ ''فی "کے ساتھ آئی ہے اور بھی اس کے بغیر روایت کی گئی ہے، اگر تو یہ روایت لفظ ''فی "کے ساتھ محفوظ ہے تو اس سے مراداس کے تمام درجات ہیں، اور اگر لفظ ''فی "کے بغیر محفوظ ہے تو بیاس کے بڑے درجات ہیں جو چھوٹے درجات پر مشتمل ہیں۔ ۞

## اہل درجات کے درمیان نعتوں کا فرق:

کی مسافت ہے۔''

بلاشبہ اہل ورجات جنت میں ایک نعمت میں نہیں ہوں گے، بلکہ ہر درجہ کامخصوص سامانِ لطف ہو گا اور الی نعمتیں ہوں گی جو اس کے علاوہ کسی دوسرے درجہ میں موجود نہیں ہوں گی، جیسے جیسے درجات بلند

رواه الطبراني في الأوسط وقال الألباني في صحيح الترغيب والترهيب: صحيح لغيره (٣٧١٠).

حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح (صفحة ١١٨)

<sup>€</sup> فتح الباري بشرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (٢٤/١٣) (ح٧٤٢٣).

<sup>🗗</sup> حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح (صفحة (١١٨).

ہوتے جائیں گے ویسے ویسے وہ درجات اور ان کے ساتھ ان کی نعمتیں بھی وسیع ہوتی جائیں گی۔اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِى نَعِيْمٍ ٥ عَلَى الْأَرَآئِلِثِ يَنظُرُونَ ٥ تَعُرِفُ فِي وُجُوهِهِمُ نَضُرَةَ النَّعِيْمِ ٥ يُسُقَوُنَ مِنُ رَّحِيْقٍ مَخْتُومٍ ٥ خِتْمُهُ مِسُكُّ وَّفِي ذَٰلِكَ فَلُيَتَنَافَسِ الْمُقَرَّبُونَ ٥ ﴾ الْمُتَنَافِسُونَ ٥ وَمِزَاجُهُ مِنُ تَسُنِيْمٍ ٥ عَيْنًا يَّشُرَبُ بِهَا الْمُقَرَّبُونَ ٥ ﴾

(المطففين: ٢٨ تا ٢٨)

''یقینا نیک لوگ بڑی نعمتوں میں ہوں گے ۔ تختوں پر (بیٹھے ہوئے) و کھ رہے ہوں گے۔ تو ان کے چہروں سے ہی نعمتوں کی ترو تازگی پہچان لے گا۔ انہیں سر بمہر خالص شراب پلائی جائے گی۔ اس کی مہر مفک کی ہوگی ، رغبت کرنے والوں کواسی (کے حصول) میں رغبت کرنی چاہیے، اور اس میں تسنیم کی آمیزش ہوگی جو (جنت کا) ایک چشمہ ہے جس سے مقرب لوگ ہی پئیں گے۔''

ندکورہ بالا آیاتِ قرآنیہ کی تفسیر میں بعض مفسرین نے وضاحت فرمائی ہے کہ:

"سربمبر خالص شراب بهترین اورعده ترین شراب به اورتسنیم جنت کاعده ترین پانی ہے جو صرف مقربین کے لیے ہوگا اور اہل جنت کو یہ (دونوں چزیں) الماکر دی جا کیں گی۔" • ای طرح حدیث میں موجود ہے کہ شہید کا نکاح حور عین میں سے بهتر (۲۲) یویوں کے ساتھ کیا جائے گا۔ جیسا کہ سیّدنا مقدام بن معدی کرب بنائٹیز نے روایت کیا ہے کہ باا شبدر سول اللہ سیّنی نیا نے ارشاد فرمایا:

(( للشهید عند الله سبع خصال: یغفر له فی أول دفعة من دمه، ویری مقعده من الجنة، ویحلی حلة الإیمان، ویزوج اثنین وسبعین زوجة من الحور العین، ویجار من عذاب القبر، ویأمن من الفزع الأکبر، ویوضع علی رأسه تاج الوقار الیاقوتة منه خیر من الدنیا وما فیها ویشفع فی سبعین إنسانا من أهل بیته. )) •

التفسير الكبير لفخر الدين الرازي (٩١/٣٢)، التفسير المنير للزحيلي (١٢٧/٣٠)، تهذيب مدارج السالكين لابن
 قيم الحوزية (٢٣٨).

 <sup>◄</sup> رواه الإمام احمد\_ الفتح الرباني \_ (۲۰/۱٤)، والترمذي (١٦٦٣)، والبيهقي، وصححه الألباني في صحيح حجامع
 ٨٠١٥).

"الله تعالیٰ کے ہاں شہید کے لیے سات انعامات ہیں: اس کے خون کا پہلا قطرہ گرتے ہی اس (کے گناہوں) کو بخش دیا جاتا ہے، جنت میں اس کا مقام اسے دکھا دیا جاتا ہے، اسے ایمان کی عمدہ اور صاف پوشاک پہنائی جاتی ہے، بہتر (۲۲) حور میں سے اس کا نکاح کر دیا جاتا ہے، اسے عذا ب قبر سے محفوظ کر دیا جاتا ہے، وہ (قیامت کے دن کی) سب سے بڑی گھبراہٹ سے محفوظ کر دیا جاتا ہے، وہ (قیامت کے دن کی) سب سے بڑی گھبراہٹ سے محفوظ رہے گا، اس کے سر پرعزت و وقار کا تاج رکھا جائے گا، اس (تاج) کا ایک موتی دنیا و مافیہا سے بہتر ہے اور اس کے گھر والوں (اعزہ واقرباء) میں سے ستر (۵۰) انسانوں کے حق میں اس کی سفارش قبول کی جائے گی۔"

ای طرح حدیث رسول منتیجی میں یہ بات بھی موجود ہے کہ اہل جنت میں سے جوسب سے کم درجہ والا شخص ہوگا اسے حور عین میں سے دو بیویاں ملیں گی۔ جیسا کہ سیّدنا ابوسعید خدری بڑا ٹیؤ سے مروی حدیث میں ہے کہ بلا شبہرسول الله منتیجی نے ارشاد فرمایا:

(( إن أدنى أهل الجنة منزلة رجل صرف الله وجهه عن النار قبل اللجنة ومثل له شجرة ذات ظل فقال أي رب قدمني إلى هذه الشجرة أكون في ظلها ـ وساق الحديث ـ وفيه:

((ويذكره الله: سل كذا وكذا فإذا انقطعت به الأماني قال الله هو لك وعشرة أمثاله قال: ثم يدخل بيته، فتدخل عليه زوجتاه من الحور العين فتقولان: الحمد لله الذي أحياك لنا وأحيانا لك قال فيقول: ما أعطى أحد مثل ما أعطيت)) •

"المل جنت میں سب سے کم درجے والا (جنتی) شخص وہ ہوگا جس کا چبرہ اللہ تعالی جہنم سے پھیر کر جنت کی طرف کر دے گا اور اسے ایک سایہ دار درخت دکھا دے گا۔ تو وہ کہے گا: اے میرے رب! مجھے اس درخت کے پاس لے چل تا کہ میں اس کے سائے میں رہوں اور ابوسعید خدری ڈائٹونڈ نے) حدیث کو (آخر تک کمل) بیان کیا۔ اور اس میں (یہ الفاظ بھی) ہیں: اللہ عزوجل اس کو یاد دلائے گا: اس اس طرح فلاں فلاں چیز ما تگ۔ تو جب اس کی تمام

<sup>🤡</sup> رواه الإمام مسلم (۱۸۸).

آرزوئیں ختم ہو جائیں گی تو اللہ تعالی فرمائے گا: تیرے لیے بیہ سب کچھ اور اس جیسے دی حصے مزید بھی ہیں۔ پھر آپ (نبی کریم طبط آئیز ) نے فرمایا: پھر وہ اپنے (جنت والے) گھر میں داخل ہوگا، تو حور عین میں سے اس کی دو ہویاں اس کے پاس آئیں گی اور وہ دونوں کہیں گی: تمام تعریفیں اس اللہ کی ہیں جس نے آپ کو ہمارے لیے اور ہمیں آپ کے لیے زندہ کیا۔ آپ (نبی کریم طبط آئیز ) نے فرمایا: پھر وہ کہے گا: جتنا کچھ مجھے دیا گیا ہے اتنا کچھ کمیں دیا گیا۔ آپ (نبی کریم طبط آئیز ) نے فرمایا: پھر وہ کہے گا: جتنا کچھ مجھے دیا گیا ہے اتنا کچھ

اسی طرح اہل جنت ، جنت میں اپنے درجات اور مراتب کے اختلاف کے ساتھ ساتھ حسن و جمال میں بھی ایک دوسرے سے مختلف ہوں گے ، جبیبا کہ سیّد نا ابو ہر پر ہ زبی تئے سے روایت ہے کہ بلا شبہ رسول اللہ مطبق میں آئے۔ نے ارشاد فریایا:

((أول زمرة تدخل الجنة على صورة القمر ليلة البدر، والذين على إثرهم كأشد كوكب إضاءة، قلوبهم على قلب رجل واحد، لااختلاف بينهم ولا تباغض، لكل امرئ منهم زوجتان كل واحدة منهما يُرى مخ ساقها من وراء لحمها من الحسن، يسبحون الله بكرة وعشيا، لا يسقمون ولا يمتخطون ولا يبصقون، آنيتهم الذهب والفضة، وأمشاطهم الذهب ووقود مجامرهم الألوّة.) •

"جنت میں داخل ہونے والے سب سے پہلے گروہ اور جماعت کے چہرے ایسے روثن ہول گے جیسے چودھویں رات کا چاند ہوتا ہے۔ جو جماعت ان کے بعد داخل ہوگی ان کے چہرے سب سے زیادہ چمک دارستارے کی طرح ( روثن ) ہول گے۔ ان کے دل ایک آ دمی کے دل کی طرح ( ایک دل ) ہول گے کہ ان کے درمیان نہ تو کوئی اختلاف ہوگا اور نہ آپس میں ایک دوسرے سے بغض ہوگا۔ ان میں سے ہرایک کی دو ہویاں ہوں گی ، وہ دونوں اتنی خوبصورت ہوں گی کہ حن اور خوبصور تی کی وجہ سے ان کی پنڈلیوں کا گوداان کے گوشت کے پیچھے سے نظر ہوں گی کہ حسن اور خوبصور تی کی وجہ سے ان کی پنڈلیوں کا گوداان کے گوشت کے پیچھے سے نظر

<sup>●</sup> رواه البخاري (٣٢٤٦)، ومسلم (٢٨٣٤)، وقال ابن حجر في الفتح في قوله ﷺ (( ولكل واحد منهم زوجتان.)) أي من نساء الدنيا (٣٤٧/٦)، وقال النووي مثل ذلك في شرحه على صحيح مسلم (١٧٨/١٧) (٣ ٢٨٣٤).

کے گا۔ وہ (جنتیں اپندر کے بین؟ کی کھی کے دو وہ بھی بیارہوں گے، نہ تو وہ بھی بیارہوں گے، نہ تو وہ بھی بیارہوں گے، نہ ان کی ناک میں کوئی الائش آئے گی اور نہ انہیں تھوک آئے گا، ان کے برتن سونے اور چاندی کے ہوں گے ہوں گے ہوں گے اور ان کی انگین خیوں کا ایندھن الوہ کا ہوگا۔''

''الوہ'' سے مراد''عود ہندی'' ہے۔ امام مسلم جرافیہ کی روایت کردہ حدیث میں ہے کہ رسول کریم منتے آئے نے ارشادفر مایا:

((أول زمرة تدخل الجنة على صورة القمر ليلة البدر ثم الذين يلونهم على أشد نجم في السماء إضاءة ثم هم بعد ذلك منازل الحديث.))

"جنت میں داخل ہونے دالی کیلی جماعت کے چہرے (چک دمک میں) چودھویں رات کے چاند کی شکل جیسے ہوں گے پھر وہ (جنتی) جوان کے بعد (جنت میں داخل) ہوں گے (ان کے چہرے چک دمک میں) آسان پرسب سے زیادہ چیکنے اور روثن ہونے والے ستارے کی طرح ہوں گے پھر اس کے بعد بھی ان جنتوں کے لیے کئی درجات ہوں گے ۔۔۔۔۔الخ" (باقی حدیث کا ترجمہ وہی ہے جواویر گزر چکا ہے۔)

علامہ عراقی براللہ نے اپنی کتاب میں بیان کیا ہے کہ 'ان (اہل جنت) کے درجات کی بلندی اور ان کی فضیلت مختلف ہوں گے۔' • فضیلت مختلف ہون گے۔' • فضیلت مختلف ہون گے۔' • فضیلت مختلف ہون گے۔' • بلاشبہ یہ حسن و جمال کسی معین ومقرر حد پر کھہرے گانہیں بلکہ ہمیشہ بڑھتا جائے گا اور اس میں جدت آتی جائے گی جیسا کہ سیّدنا انس بن ما لک بڑا گئے نے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ طافع آتی ارشا وفر مایا:

((إن في الجنة لسوقا فيها كثبان المسك يأتونها كل جمعة، فتهب ريح الشمال فتحثو في وجوههم وثيابهم، فيزدادون حسنا وجمالا فيرجعون إلى أهليهم قد ازدادوا حسنا وجمالا، فيقول لهم أهلوهم: والله لقد ازددتم بعدنا حسنا وجمالا، فيقولون: وأنتم، والله لقد ازددتم حسنا وجمالا.) •

جم طرح التثريب في شرح التقريب للعراقي (٢٣٢٤/٧).

# رَ ﴿ وَ اِبِ بنت مِن ا إِن در جات كوكِ بلدكر كل مين؟ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ

"بلاشبہ جنت میں ایک بازار ہے جس میں مشک کے ڈھیر میں اس (بازار) میں وہ (اہل جنت) ہر جمعہ کوآیا کریں گے، پھر شالی ہوا چلے گی تو وہاں کا گرد وغباران کے چبروں اور کپڑوں پر پڑے گا تو ان کاحسن و جمال زیادہ ہوجائے گا، پھروہ اپنے گھر والوں کی طرف والیس بلیٹ آئیں گےتو ان (گھر والوں) کاحسن و جمال بھی زیادہ ہو چکا ہوگا، ان سے ان کے گھر والے کہیں گے: اللہ کی قسم! ہمارے بعد تو تمہاراحسن و جمال زیادہ ہو چکا ہے، تو وہ کہیں گے: اللہ کی قسم! ہمارے بعد تو تمہاراحسن و جمال زیادہ ہو چکا ہے، تو وہ کہیں گے: اللہ کی قسم! ہمارے بعد تو ہم جمال ہمی زیادہ ہو چکا ہے۔'

ای طرح بعض ضعیف اسناد کے ساتھ روایت بیان کی جاتی ہے کہ بلاشبہ اللہ عزوجل کا دیدار کرنے کے لحاظ ہے بھی اہل جنت کے درجے ہیں، ان میں سے بعض ایسے ہیں کہ جوضج وشام اللہ کا دیدار کریں گے اور ان میں سے بعض ایسے ہیں جو ہر جمعہ کو اللہ جل وعلا کا دیدار کریں گے۔

تو (اے محترم قاری!) آپ کے لیے یہ بہت مناسب ہے کہ آپ د نیوی مراتب کے ساتھ اپ آپ کو راضی نہ کریں بلکہ اپنے رسول محمد مطابق آپ کی بات کو قبول کرتے ہوئے جنت کے بلند ترین درجات کے حصول کی کوشش کریں تا کہ آپ کو ملنے والی نعمتیں اپنی تمام تر شکلوں کے ساتھ زیادہ ہوتی جا کیں جیسا کہ نبی کریم مطابق آخ نے ارشاد فرمایا:

(( فإذا سألتم الله فاسألوه الفردوس فإنه وسط الجنة وأعلى الجنة وفوقه عرش الرحمن ومنه تفجر أنهار الجنة . )) •

'' تم جب بھی اللہ عز وجل سے سوال کروتو ( جنت ) فردوس کا سوال کرو کیونکہ وہ جنت کا وسط ہے اور جنت کا عرش ہے اور جنت کا بلند ترین مقام ہے ،اس کے اوپر رحمان کا عرش ہے اور اس سے جنت کی نہریں جاری ہوتی ہیں۔''

### جنت میں اونیٰ درجہ:

کیا آپ کومعلوم ہے کہ جنت میں ادنیٰ درجہ اس ساری دنیا اور اس جیسی مزید دس دنیا وُں کی بادشاہت کے برابر ہے؟ تو اس جنت کے اعلیٰ ترین درجات کیسے ہوں گے؟

چنانچ سیدنا عبدالله بن مسعود بنائید سے روایت ہے ، انہوں نے بیان کیا کہ' رسول الله مظیری نے

 <sup>●</sup> رواه الإمام أحمد \_ الفتح الرباني \_ (۲۶/ ۱۹) ، والبخاري (۲۷۹۰)، والترمذي (۲۰۲۹).



(( إني لأعلم آخر أهل النار خروجا منها، وآخر أهل الجنة دخولا الجنة: رجل يخرج من النار حبوا، فيقول الله له: اذهب فادخل الجنة، فيأتيها، فيخيل إليه أنها ملأي، فيرجع فيقول: يا رب وجدتها ملأى، فيقول الله عزوجل: اذهب فادخل الجنة، قال: فيأتيها، فيخيل إليه أنها ملأي، فيرجع فيقول: ، يا رب وجدتها ملأي، فيقول الله عزوجل له: اذهب فادخل الجنة، فإن لك مثل الدنيا وعشرة أمثالها، أو إن لك مثل عشرة أمثال الدنيا، فيقول: أتسخربي أو أتضحك بي وأنت الملك؟ فلقد رأيت رسول الله هُ صحك حتى بدت نواجذه ، فكان يقول: ذلك أدنى أهل الجنة منزلة . )) • "بلاشبه میں اہل جہنم میں ہے سب ہے آخر میں اس (جہنم) سے نکلنے والے اور اہل جنت میں سے سب سے آخر میں جنت میں داخل ہونے والے مخص کو جانتا ہوں۔ ایک شخص جہنم کی آگ ہے گھٹنوں کے بل گھٹتے ہوئے نکلے گا ،تو اللہ تعالیٰ اس سے فرمائے گا: جا اور جنت میں داخل ہو حا،تو وہ اس ( جنت ) میں آئے گا، اسے محسوں ہو گا کہ وہ (جنت) تو تجری ہوئی ہے ، تو وہ واپس ملیت جائے گا اور کیے گا: اے میرے رب! میں نے تو اسے بھری ہوئی پایا ہے۔ الله عز وجل فرمائے گا: جا اور جنت میں داخل ہو جا، آپ (مِشْيَحَاتِمْ ) نے فرمایا: تو وہ اس (جنت ) کے پاس آئے گا، اسے محسوں ہوگا کہ وہ (جنت) تو بھری ہوئی ہے۔ تو وہ پھر واپس پلٹ آئے گا اور کیے گا: اے میرے رب! میں نے تو اسے بھری ہوئی پایا ہے ۔ تو اللہ عز وجل اس سے فرمائے گا: جا اور جنت میں داخل ہو جا۔ تجھے دنیا کے برابر اور اس سے دس گنا (لیعنی گیارہ د نیاؤں کے برابر ) یا دنیا کے دس گنا کے برابر دیا جاتا ہے۔تو وہ مخص کیے گا: کیا تو میرے ساتھ نداق کرتا ہے \_ یا میرے ساتھ تو ہنسی کرتا ہے ۔۔۔ حالانکہ تو شہنشاہ ہے؟ (راوی حدیث سیّدنا عبدالله بن مسعود فالنّه نے بیان فر ماما) میں نے رسول الله شیکی آخ کومسکراتے ہوئے

<sup>🛈</sup> رواه البخاري (٦٥٧١)، ومسلم (١٨٦)، والترمذي (٢٥٩٥).

د یکھاحتی کہ آپ (طبیع آبی ) کی داڑھیں مبارک ظاہر ہو گئیں۔ آپ (طبیع آبی) فرمارہے تھے: بہاہل جنت میں ہے سب ہے کم درجے والاشخص ہوگا۔''

سيّدنا ابو مرريه و النّفظ كى روايت مين ندكور ہے كه بلا شبدرسول الله عظيمين في ارشاد فرمايا:

(( إن أدنى مقعد أحدكم من الجنة أن يقول له تمن فيتمنى ويتمنى فيقول له: هل تمنيت؟ فيقول: نعم، فيقول له: فإن لك ما تمنيت ومثله معه. )) •

''بلاشبہ جنت میں تم میں ہے جوسب ہے کم درجے کا شخص ہوگا، وہ (اللہ تعالیٰ) اے فرمائے گا: (تو جس چیز کی چاہے) آرز واور تمنا کر، تو وہ آرز وکرے گا اور پھر مزید آرز وکرے گا، تو وہ (اللہ تعالیٰ) اس ہے فرمائے گا: جو پچھ تونے آرز واور تمنا کی وہ اور اس کے ساتھ اتنا ہی مزید تیرے لیے ہے۔''

انہی (سیّدنا ابو ہریرہ ڈٹائنؤ) کی (روایت کردہ) ایک طویل حدیث جو کہ اہل جنت میں ہے سب سے آخر میں جنت میں داخل ہونے والے شخص ہے متعلق ہے ،اس کے آخر میں بیدالفاظ ہیں:

<sup>🥹</sup> رواه الإمام مسلم (۱۸۲).



امام نووی پرطنیہ نے سیّدنا ابو ہریرہ ڈٹائیز کی روایت میں مذکورالفاظ'' اوراس کے ساتھ اس کے برابر'' اور سیّدنا ابوسعید خدری ڈٹائیز کی روایت میں مذکورالفاظ'' اوراس کے برابر دس گنا'' کے درمیان مطابقت کی وجہ کو بیان کرتے ہوئے ذکر فرمایا کہ:

''ابو ہررہ (مُنْ الله عَلَى روایت کردہ حدیث میں آنے والے الفاظ نبی کریم مِنْ اِلله نے پہلے ارشاد فرمائے ، پھر الله تعالی نے عزت افزائی فرماتے ہوئے اس انعام کو بڑھا دیا جس کا ذکر ابو سعید (مِنْ الله یک کی روایت کردہ حدیث میں ہے۔ نبی طِنْ اَلله عَلَیْ نے جب اس کی خبر دی تو اس وقت سعید (مِنْ الله اس فرمان کونہ من سکے۔'' •

سيّدنامغيره بن شعبه رئينية نے روايت كيا ہے كه بلاشبه رسول الله طفي مَيْن نے ارشاد فرمايا:

شرح صحيح مسلم للنووي (٢٨/٣).

<sup>2</sup> رواه الإمام مسلم (۱۸۹)، والترمذي (۳۱۹۸).

شخص ہو گا جواہل جنت کو جنت میں داخل کیے جانے کے بعد آئے گا تو اسے کہا جائے گا جنت میں داخل ہو جا، وہ کیے گا: اے میرے رب! کیے (داخل ہو جاؤں)؟ (وہاں تو) سب لوگ این این منازل اور مقامات یر اُتر چکے ہیں اورانہوں نے (جو کچھ) حاصل کرنا تھا کر چکے؟ اسے کہا جائے گا: کیا تو اس بات پر راضی ہے کہ تیرے لیے دنیا کے مادشاہوں میں سے کسی بادشاہ کے ملک کے برابر (ملک) ہو؟ وہ کہے گا: اے میرے رب! میں راضی ہوں، تو وہ (الله عز وجل ) فرمائے گا: یہ ( سب ) تیر ہے لیے ہے ، اورا تنا ہی اور، اوراس کے مثل اور ، اوراس جیبااور،اورا تناہی اوراورا سکےمثل اور \_ یانچویں مرتبہ ( جب اس سے کہا جائے گا تو ) وہ کھے گا: اے میرے رب! میں راضی ہو گیا۔ تو اللّٰدعز وجل فرمائے گا: یہ اور اس سے دس گنا تیرے لیے اور ہے ، ( مزید ) تیرے لیے وہ کچھ ہے جسے تیرا دل چاہے اور جس سے تیری آ تکھیں ٹھنڈی ہو جا کیں ۔ تو وہ شخص کیے گا:اے میرے رب! میں راضی ہو گیا۔ (مویٰ عَالِیٰلاَنے ) کہا (بعنی موی عَالِنلانے اپنے رب سے سوال کیا: بہتو سب سے کم درجے والے جنتی کا مرتبہ ہےتو) پھران (جنتیوں) میں سے سب سے اعلیٰ درجے والاشخص کون ہوگا؟ (اللّٰه عز وجل نے ) فرمایا: وہ تو وہ لوگ ہیں جن کو میں نے خود منتخب کر لیا ہے۔ میں نے ان کی عزت و بزرگی کو اپنے ہاتھ سے بروان چڑھایااوراس برمہر لگا دی ہے ، (جو کچھ میں نے ان کے لیے تیار کیا ہے وہ) نہ تو کسی آئکھ نے دیکھا ہے، نہ کسی کان نے (اس کا ذکر ) سنا اور نہ ہی کسی بشر کے دل میں اس کا خیال گزرا ہے۔ آب ﷺ نے فرمایا: اللہ کی کتاب ( قرآن مجید) میں اس ( بات) کا مصداق (یدآیت مبارک ہے) تو کسی کومعلوم نہیں ان کے (اچھے) کاموں کے بدلے جو آ نکھوں کی ٹھنڈک ان کے لیے چھیا کررکھی گئی ہے۔''

سیّدنا عبدالله بن مسعود رفیانینه کی روایت کے الفاظ ''گیارہ مرتبہ'' اور سیّدنا مغیرہ بن شعبہ رفیانینه کی روایت کے الفاظ '' گیارہ مرتبہ'' اور سیّدنا مغیرہ بن شعبہ رفیانینه کے دوایت کے الفاظ ''ساٹھ مرتبہ' کے درمیان علامہ عراقی جمانی جمولی کے مطابق اس طرح مطابقت قائم کی گئ ہے کہ '' امام نووی جمانیہ نے فرمایا: اس سے مرادیہ ہے کہ دنیا کے سی بادشاہ کی سلطنت ساری زمین پر تو نہیں ہوتی بلکہ وہ تو اس زمین کے بعض حصے کا ما لک ہوتا ہے ، بعض بادشاہ ایسے ہوتے ہیں جو زیادہ بادشاہ ت اور مطانت کے ما لک ہوتے ہیں ۔ تو اس (ادنی درجہ کے جنتی ) شخص کو مسلطنت کے ما لک ہوتے ہیں ۔ تو اس (ادنی درجہ کے جنتی ) شخص کو مسلطنت کے ما لک ہوتے ہیں ۔ تو اس (ادنی درجہ کے جنتی ) شخص کو

﴿ وَا بِ بنت مِن ا بِي در جات كو كيم بلدكر كت بين؟ كي المحالات كل المحالات المحالات

دنیا کے بادشاہوں میں سے کسی ایک بادشاہ کی پانچ سلطنوں کے برابر(انعام) عطا کیا جائے گا، اور یہ سارے کا سارا (انعام) ساری دنیا کے برابر ہوگا، پھراس سے کہا جائے گا: تیرے لیے اس کے برابر مزید دس گنا انعام ہے۔ امام نووی براشہ نے فرمایا: الحمد للداس روایت کا معنی ومفہوم سابقہ تمام روایات کے موافق ہے۔ واللہ اعلم۔ •

سیدناانس بن ما لک و الی نیان فرمایا: یمس نے رسول الله الی الی الله عشرة ( إن أسفل أهل الجنة أجمعین درجة لمن یقوم علی رأسه عشرة آلاف خادم بید کل واحد منهم صحفتان واحدة من ذهب والأخرى من فضة في کل واحدة لون لیس في الأخرى مثله یأکل من آخرها مثل ما یأکل من أولها یجد من آخرها من الطیب . )) هم مثل ما یأکل من أولها یجد من آخرها من الطیب . )) هم خادم کر به تام الل جنت میں سے سب سے کم در بے والاجنی وہ ہوگا جس کے سر ہانے دس بزار خادم کر کر باتھ میں دوپلیٹی ہوں گی ، ایک سونے کی اور دوسری چاندی کی برایک پیٹ میں انواع واقعام کے (ایسے کھانے اور) رمگ ہوں گے کہ ان میں نہ ہوں گے۔ وہ جنی خوں جو کھی بہلی پلیٹ میں سے کھائے گا وہی کو کھی بہلی بلیٹ میں سے کھائے گا وہی کہ وہیں ہوں گی بیٹ میں سے کھائے گا وہی کہ کھی بیٹ میں سے بھی کھائے گا لیکن دوسری پلیٹ میں سے کھائے گا وہی کہ پہلے بیٹ میں سے بھی کھائے گا لیکن دوسری پلیٹ میں (بہت عمدہ اوراعلیٰ قتم کی ) طاوت اور

اسی طرح سیّدنا عبدالله بن مسعود خانعهٔ کی روایت میں مٰدکور ہے کہ:

خوشدومحسوس کرے گا۔''

"اہل جنت میں سے سب سے کم در ہے والاجنتی شخص اتنی دولت ادر نعتوں سے مالا مال ہوگا کہ اللہ عز وجل نے دنیا کو پیدا کرنے سے لے کراس کوفنا کرنے تک جتنی نعمتیں پیدا کی ہیں بلکہ اس سے بھی دس گنا زیادہ (نعمتیں اس جنتی شخص کو) عطا کی جا کمیں گی۔ بید ملک اور سلطنت ایک سوسال کی مسافت پر پھیلا ہوگا۔"

طرح التثريب في شرح التقريب للعراقي (٢٣٢١/٧).

واه الطبراني في الأوسط وابن المبارك وابن أبي الدنيا، وقال ابن حجر في فتح البارى: أخرجه الطبراني بإسناد قوي (٣٧٣/٦)، وقال السيوطي في البدور السافرة في أمور الآخرة: سند رجاله ثقات، وقال أبو محمد المصري محقق كناب البدور السافرة في أمور الآخرة للسيوطي إسناده صحيح (ح ١٩٠٠).

تواے قارئین کرام! آپ میرے ساتھ مل کراس طویل حدیث کا مطالعہ کریں اور اللہ تعالیٰ کے کرم اور اس کی قدرت کاملہ کی اُمید رکھتے ہوئے اس حدیث میں ندکور اونیٰ درج سے جنتی کے لیے تیار کر دہ نعمتوں کے بیان سے فائدہ اُٹھانے کی کوشش کریں اور تصور کیجے کہ اعلیٰ درجات کی نعمتوں کا کیا عالم ہوگا؟

(( يجمع الله الأولين والآخرين لميقات يوم معلوم قياما أربعين سنة، شاخصة أبصارهم ينتظرون فصل القضاء ..... فذكر الحديث إلى أن قال:

ثم يقول ـ يعنى الرب تبارك وتعالى ـ ارفعوا رؤوسكم، فيرفعون رؤوسهم، فيعطيهم نورهم على قدر أعمالهم، فمنهم من يعطى نوره مثل الجبل العظيم يسعى بين يديه، ومنهم من يعطى نوره أصغر من ذلك، ومنهم من يعطى مثل النخلة بيمينه، ومنهم من يعطى نوراً أصغر من ذلك حتى يكون آخرهم رجّلا يعطى نوره على إبهام قدمه يضيء مرة ويطفأ مرة، فإذا أضاء قدم قدمه فمشى، وإذا طفيء قام، قال: والرب أمامهم حتى يمر في النار فيبقى أثره كحد السيف؛ دحض مزلة، قال ويقول: مروا فيمرون على قدر نورهم. ومنهم من يمر كانقضاض الكواكب، ومنهم من يمر كالريح، منهم من يمر كطرفة العين، ومنهم من يمر كالبرق، ومنهم من يمر كالسحاب، ومنهم من يمر كشد الفرس، ومنهم من يمركشد الرجل، حتى يمر الذي يعطى نوره على إبهام قدمه يحبوا على وجهه ويديه ورجليه، تخريد وتعلق يد، وتخر رجل وتعلق رجل، وتصيب جوانبه النار، فلا يزال كذلك حتى يخلص، فإذا خلص وقف عليها فقال: الحمد لله لقد أعطاني ما لم يعط احدًا ؟ إذ نجاني منها بعد إذ رأيتها-

قال: فينطلق به إلى غدير عند باب الجنة فيغتسل، فيعود إليه ريح أهل الجنة وألوانهم، فيرى ما في الجنة من خلال الباب، فيقول: رب

أدخلني الجنة فيقول الله له: أتسأل الجنة وقد نجيتك من النار؟ فيقول: رب اجعل بيني وبينها حجاب لا أسمع حسيسها. قال! فيدخل الجنة قال: ويرى أو يرفع له منزل أمام ذلك كأن ما هو فيه إليه حلم فيقول: رب أعطني ذلك المنزل، فيقول له: لعلك إن أعطيتكه تسأل غيره؟ فيقول: لا وعزتك لا أسألك غيره وأنى منزل أحسن منه؟ فيعطاه فينزله، ويرى أمام ذلك منز لا كأن ما هو فيه بالنسبة إليه حلم، قال: رب أعطني ذلك المنزل، فيقول الله تبارك وتعالى له: لعلك إن أعطيتكه تسأل غيره؟ فيقول: لا وعزتك لا أسألك غيره وأني منزل أحسن منه؟ فيعطاه فينزله، قال: ويرى أو يرفع له أمام ذلك منزل آخر كأنما هو فيه إليه حلم، فيقول: أعطني ذلك المنزل، فيقول الله جل جلاله: فلعلك إن أعطيتكه تسأل غيره، قال: لا وعزتك لا أسأل غيره وأي منزل يكون أحسن منه؟ قال: فيعطاه فينزله، قال ثم يسكت، فيقول الله جل ذكره: مالك لا تسأل؟ فيقول: رب قد سألتك حتى قد استحبيتك، وأقسمت لك حتى استحبيتك، فيقول الله جل ذكره: ألم ترض إن أعطيتك مثل الدنيا منذ خلقتها إلى يوم أفنيتها وعشرة أضعافه؟ فيقول: أتستهزأ بي وأنت رب العزة؟ فيضحك الرب تعالى من قوله. قال: فرأيت عبد الله بن مسعود إذا بلغ هذا المكان من هذا ضحك، فقال له رجل: يا أبا عبد الرحمن قد سمعتك تحدث هذا الحديث مراراً كلما بلغت هذا المكان ضحكت؟ فقال: إني سمعت رسول الله عليه المحدث هذا الحديث مراراً كلما بلغ هذا المكان من هذا الحديث ضحك حتى تبدو أضراسه.

قال: فيقول الرب جل ذكره: لا ولكني على ذلك قادر، سل، فيقول: ألحقني، بالناس، فيقول: الحق بالناس. فينطلق يرمل في الجنة، حتى إذا دنا من الناس رفع له قصر من درة، فيخر ساجداً، فيقال له: ارفع رأسك ما لك؟ فيقول: رأيت ربي و أو تراء ى لي ربي فيقال له إنما هو منزل من منازلك، قال: ثم يلقى رجلًا فيتهيأ للسجود له فيقال له: مه ما لك؟ فيقول: رأيت أنك ملك من الملائكة! فيقول إنما أنا خازن من خزاً انك وعبد من عبيدك، تحت يدي ألف قهرمان على مثل ما أنا عليه -

قال: فينطلق أمامه حتى يفتح له القصر، قال: وهو من درة مجوفة سقائفها وأبوابها وأغلاقها ومفاتيحها منها، تستقبله جوهرة خضراء مبطنة بحمراء، فيها سبعون بابا، كل باب يفضي إلى جوهرة خضراء مبطنة ، كل جوهرة تفضي إلى جوهرة على غير لون الأخرى، في كل جوهرة سرر وأزواج ووصائف، أدناهن حوراء عيناء، عليها سبعون حلة، يرى مخ ساقها من وراء حللها، كبدها مرآته، وكبده مرآتها، إذا أعرض عنها إعراضة ازدادت في عينه سبعين ضعفًا عما كانت قبل ذلك، وإذا أعرضت عنه إعراضة ازداد في عينيها سبعين ضعفًا وتقول قبل ذلك، فيقول لها: والله لقد ازددت في عيني سبعين ضعفًا، فيقال له اشرف في هيشرف، فيقال له اشرف

فقال عمر وَ الا تسمع إلى ما يحدثنا ابن أم عبد يا كعب عن أدنى أهل الجنة منز لا فكيف أعلاهم؟ قال: يا أمير المؤمنين! ما لا عين رأت ولا أذن سمعت، إن الله جل ذكره خلق داراً جعل فيها ما شاء من الأزواج والثمرات والأشربة، ثم أطبقها فلم يرها أحد من خلقه لا جبريل ولا غيره من الملائكة، ثم قرأ كعب ﴿ فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرة أعين جزاء بما كانوا يعملون﴾

اَ پ بنت مِن اپ در جات کو کیے بلد کر مخت میں؟ کی ایک کی کھٹے میں؟ کی کہا کہ کہا گئے گئے گئے گئے گئے کہا کہ کہا

قال: وخلق دون ذلك جنتين وزينهما بما شاء، وأراهما من شاء من خلقه، ثم قال فمن كان كتابه في عليين نزل في تلك الدار التي لم يرها أحد حتى إن الرجل من أهل عليين ليخرج فيسير في ملكه فلا تبقى خيمة من خيم الجنة إلا دخلها من ضوء وجهه، فيستبشرون بريحه، فيقولون واها لهذا الريح! هذا ريح رجلٍ من أهل عليين قد خرج يسير في ملكه. قال: ويحك يا كعب! إن هذه القلوب قد استرسلت فأقبضها، فقال كعب: والذي نفس بيده إن لجهنم يوم القيامة لزفرة ما من ملك مقرب، ولا نبي مرسل إلا خر لركبتيه، حتى إن إبراهيم خليل الله ليقول: رب نفسي نفسي، حتى لو كان لك عمل سبعين نبياً إلى عملك لظننت أنك لا تنجو)) •

سيّدنا عبدالله بن مسعود والنَّيْدُ ني تريم طَيْعَاتَوْنِ سے بيان فرمايا ہے كم آب طَيْعَ اَيْنَ ارشاد فرمايا:

"الله عزوجل ایک معلوم دن کے وقت پر اگلے اور پچھلے (تمام لوگوں) کو اکٹھا فرمالے گا۔ چنانچہ جپالیس سال تک لوگ کھڑے رہیں گے، ان کی آئکھیں کھلی اور اُٹھی ہوں گی اور وہ فیصلے کا انتظار کر رہے ہوں گے..... (سیّدنا عبدالله بن مسعود ہوائٹی نے الله تعالیٰ کے ) اس فرمان تک حدیث کو بیان فرمایا:

پھر دہ \_ یعنی رب تبارک و تعالی \_ ارشاد فرمائے گا: اپنے سروں کو اُٹھاؤ ، وہ اپنے سروں کو اُٹھاؤ ، وہ اپنے سروں کو اُٹھاؤ ، وہ اپنے سروں کو اُٹھا کیں گے تو اللہ تبارک و تعالی ان کے اعمال کے مطابق ان کو ان کے حصے کا نور عطا فرمائے گا۔ ان میں سے بعض لوگ ایسے ہوں گے جنہیں ایک بہت بڑے پہاڑ کی طرح کا نور دیا جائے گا جو ان کے آگے چلے گا ، ان میں سے بعض لوگ ایسے ہوں گے جنہیں اس سے کم نور اور وثنی دی جائے گی ، ان میں سے بعض ایسے ہوں گے جنہیں ان کے داکیں جانب کھجور کے اور دوثنی دی جائے گی ، ان میں سے بعض ایسے ہوں گے جنہیں ان کے داکیں جانب کھجور کے

رواه ابن أبي الدنيا ، والطبراني، والحاكم، وقال صحيح الإسناد (٩٠/٤) ووافقه الذهبي، وقال المنذري في الترغيب والترهيب: وأحد طرق الطبراني صحيح واللفظ له ٥١ (٦/٤)، وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (٣٧٠٤).

درخت کی طرح روشنی اورنور دیا جائے گااوربعض لوگ ایسے ہوں گےجنہیں اس ہے بھی کم اور چھوٹا نور دیا جائے گا، یہاں تک کہان سب کے آخر میں ایک آ دمی ہوگا جسے اس کے جھے کا نور اس کے قدم کے انگو تھے پر دیا جائے گا جوایک مرتبہ چیکے گا اور ایک مرتبہ بچھ جائے گا، جب وہ نور چیکے گا تو وہ شخص اپنا قدم آ گے بڑھا کر چلنا شروع کر دے گا، اور جب وہ نور بچھ جائے گا تو و ہُخف کھڑا ہو جائے گا، آپ مِشْنِی آنے فرمایا: تار ( کی مانندیل )ان سب کے سامنے ہوگا جو کہ آ گ میں سے گزرر ہا ہو گا جس کے اثر ات تلوار کی دھار کی طرح تیز ہوں گے اور انتہائی ت کیسلتی جگه ہوگی ، آپ ( ملطنے آیم ) نے فر مایا: کھر ( اللہ تعالٰی کا ) فرمان جاری ہوگا: ( اس بل پر ہے ) گزر د، تو وہ اپنے نور کے مطابق گزریں گے۔ان لوگوں میں سے بعض ایسے ہوں گے جو ( اس بل پر ہے اس تیزی ہے ) گزر جا کیں گے جس طرح ستارہ ٹوٹ کر گرتا ہے ، ان میں ہے بعض ہوا کی ( سی تیزی کی) طرح گزر جا کیں گے ،بعض بلک جھیکنے ( کی می تیزی) کی طرح گزر جائیں گے ،بعض بجلی کی طرح اوربعض بادل کی طرح ،بعض گھوڑے کے چلنے کی طرح اوربعض آ دمی کے دوڑنے اور چلنے کی طرح گز رجا نمیں گے جتی کہ و چھن گز رے گا جے اس کے جھے کا نوراس کے قدم کے انگوٹھے پر دیا گیا تھا ، وہ اپنے چہرے ، ہاتھوں اور اپنے قدموں کے بل گھسٹ کر چلے گا، ایک ہاتھ ( پھسل کر) گرے گا اور دوہرا لٹکا رہے گا، ایک یا وَں ( بیسل کر ) گرے گا تو دوسرا انکا رہے گا اور ( جہنم کی ) آ گ اس کے پہلووں تک پہنچ کر ( جلا رہی ہوگی ) حتی کہ وہ اس طرح ( گرتے پڑتے جہنم کی آ گ ہے ) نجات یا جائے گا۔ جب وہ نجات یائے گا تو اس (جہنم کی آگ کے کنارے) پر کھڑا ہوکر کہے گا:''تمام تعریفیں اس اللہ کی ہیں جس نے مجھے وہ کچھ عطا کیا جواس نے کسی دوسرے کوعطانہیں کیا ، کہاس نے مجھے(جہنم کی )اس( آ گ ) سے نحات دی جس کومیں دیکھ چکا تھا۔''

آپ سینے آئے آئے فرمایا: تو اسے جنت کے دروازے کے قریب واقع ایک چھوٹی نہریا تالاب کی طرف چلایا جائے گا، وہ (اس میں) عنسل کرے گا، پھراہل جنت کی (طرف سے) ایک ہوا اس کی طرف چلے گی اور (وہ ان کو ملنے والی) انواع واقسام کی (نعمتوں کومحسوس کرے گا)، تو وہ (جنت کے) دروازے کی درزوں سے جنت میں پائی جانے والی نعمتوں کا نظارہ کرے گا،

ر ا پ بنت میں اپ در جات کو کیے بلد کر گئے ہیں؟ کی انداز کئے ہیں؟ کی انداز کئے ہیں؟

پھر وہ کیے گا: اے میرے رب! مجھے جنت میں داخل کردے۔اللّٰہ تعالیٰ اس ہے فر مائے گا: کیا تو جنت کا سوال کرتا ہے حالانکہ میں نے تو تحقیے جہنم کی آ گ سے بچالیا ہے؟ وہ کیے گا: اے میرے رب! کچرمیرے اور اس ( جنت ) کے درمیان پردہ حائل کر دے تا کہ میں اس کا کھٹکا بھی نہ بن سکوں۔ آ پ(ﷺ) نے فرمایا: پھروہ جنت میں داخل ہو جائے گا۔اس کے بعد آب (ﷺ )نے فر ماما: تو وہ (اندر داخل ہوکر ) دکھے گا ہا اس ( جنت کے دروازے ) کے سامنے اس کے لیے ایک مکان اور منزل کو بلند کیا جائے گا (وہ اس منزل میں ایسی چیزیں دیکھیے گا) گویا کہ جو کچھاس میں ہے ، وہ سارے کا سارااس کا ایک خواب ہے ۔ تو وہ کیے گا: اے میرے رب! مجھے یہ مکان اورمنزل عطا فر ما دے ، تو رب تعالیٰ اسے فر مائے گا:ممکن ہے کہ اگر میں تچھے یہ عطا کر دوں تو تو (مجھے ہے ) اس کے علاوہ بھی ( کچھاور ) مانگے ؟ تو وہ مخص کیے گا: نہیں، مجھے تیری عزت کی نتم! میں اس کے علاوہ تجھ سے بچھ نہیں مانگوں گا اور اس سے عمدہ اور اچھی منزل کہاں ہوسکتی ہے؟ تو اسے وہ ( منزل ) عطا کر دی جائے گی۔اور وہ اس میں اُتر ( کر قیام پذیر ہو) جائے گا، پھروہ اس منزل کے سامنے ایک اور منزل دیکھے گا اس میں جو کچھ ہو گا وہ اس (پہلی منزل میں موجود انعام واکرام) کی نسبت اس کے لیے گویا کہ ایک خواب ہوگا، وہ کیے گا: اے میرے رب! مجھے بیمنزل عطا کر دے۔ تو اللّٰہ تبارک وتعالیٰ اس ہے فر مائے گا: اگر میں تجھے یہ ( منزل ) عطا کر دوں تو عین ممکن ہے کہ تو پھراس کے علاوہ کوئی ( اور منزل ) مانگنی شروع کر دے؟ وہ کیے گا:نہیں، تیری عزت کی قتم! میں مختبے اس کے علاوہ ( کسی منزل کے بارے میں )نہیں کہوں گا ، بھلااس ہے عمدہ منزل بھی کوئی ہوئکتی ہے؟ تو اسے وہ ( منزل ) عطا كر دى جائے گی۔ چنانچہوہ اس میں اُتر (كر قيام يذير ہو) جائے گا۔ آپ (ﷺ) نے فر مایا: وہ دیکھے گایا اس کے سامنے اس منزل کے بالمقابل ایک اور منزل پیش کی جائے گی جس کے اندرموجودنعتیں گویا کہاس کا ایک خواب ہیں۔ وہ کیے گا: مجھے یہمنزل عطا کر دے۔اللہ جل جلالہ فر مائے گا:اگر میں تخفے یہ عطا کر دوں ممکن ہے تو اس کے علاوہ کچھ اور ما تگنے لگ جائے ، وہ کیے گا:نہیں، تیری عزت کی قتم! میں اس کے علاوہ کچھے نہ مانگوں گا ، بھلا اس سے اچھی منزل کون می ہوسکتی ہے؟ آپ (ﷺ نیخ ) نے فرمایا: اسے وہ (منزل )عطا کر دی جائے

کتاب و سنت کی روشنی میں لکھی جانے والی اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مفت مرکز

(37) \$ (1) \(\frac{1}{2}\) \(\frac{1}2\) \(\frac{1}2\) \(\frac{1}2\) \(\frac{1}2\) \(\frac{1}2\) \(\frac{1}2\)

گی تو وہ اس پر اُر جائے گا۔ آپ ( مستی آن) نے فرمایا: پھر وہ خاموش ہو جائے گا، تو اللہ جل ذکرہ فرمائے گا: تجھے کیا ہو گیا ہے ( مزید ) سوال ( کیوں ) نہیں کرتا؟ وہ کہے گا: اے میر ب رب! میں نے تجھے سے اتنا سوال کیا اور اتنی تیر سامنے قسمیں کھا کیں کہ ابس ججھے تجھ سے شرم محسوں ہوتی ہے۔ تو اللہ جل ذکرہ فرمائے گا: کیا تو ( اس بات پر ) راضی نہیں کہ میں تجھے اتنی ( نعتیں ) عطا کروں جتنی میں نے دنیا کو پیدا کرنے ہے لے کرا ہے فنا کرنے تک پیدا کیں، بلکہ اس ہے بھی دس گنا زیادہ ( عطا کروں؟ ) وہ کہے گا: (اے اللہ!) کیا تو میر ساتھ فدات کرتا ہے حالا تکہ تو تو رب العزت ہے؟ تو اللہ تعالی اس کی ( اس ) بات ہے مسکرا دے گا۔ (راوی حدیث ) نے بیان کیا: میں نے عبداللہ بن مسعود زبی ہے کہ کو دیکھا کہ وہ اس ( حدیث کے بیان کے وقت اس ) مقام پر بہنچ کر مسکرا دیے۔ ان سے ایک شخص نے کہا: اے ابو عبدالرحمٰن! میں نے آپ جب بھی اس مقام پر بہنچ ہیں آپ مسکرا دیے ہیں؟ انہوں نے فرمایا: میں نے رسول اللہ سے بھی اس مقام پر بہنچ تو آپ مسکرا دیے حتی کہ آپ ( سینی آنے آپ جب بھی اس مقام پر بہنچ تو آپ مسکرا دیے حتی کہ آپ ( سینی آنے آپ جب بھی اس حدیث کو بیان کرتے ہوئے اس مقام پر بہنچ تو آپ مسکرا دیے حتی کہ آپ ( سینی آنے آپ کو بیان کرتے ہوئے اس مقام پر بہنچ تو آپ مسکرا دیے حتی کہ آپ ( سینی آب کی داڑھیں مبارک ظاہر ہو جا تیں۔ "

آپ (ﷺ بلکہ میں تو اس پر قادر ہوں ، تو اللہ تعالیٰ اللہ علیٰ اللہ علیٰ بلکہ میں تو اس پر قادر ہوں ، تو سوال تو کر ، وہ کے گا: مجھے لوگوں کے ساتھ ملا دے ، (اللہ تعالیٰ) فر مائے گا: جالوگوں کے ساتھ مل جا۔ تو وہ جنت میں تیز تیز چلنا شروع کر دے گا، حتی کہ جب وہ لوگوں کے قریب پہنچ گا تو اس کو اپنے سامنے شاندار اور بڑے موتیوں کا ایک محل نظر آئے گا، چنا نچہ وہ تجدے میں گر پڑے گا، اسے کہا جائے گا: کوہ کے گا: میں نے اپنے رب کودیکھا پڑے گا، اسے کہا جائے گا: وہ تو تیری منزلوں میں سے ایک منزل ہے ، آپ (ﷺ ) نے فرمایا: بھر اس کی ملاقات ایک آ دمی سے ہوگی جے وہ تجدہ کرنے کے لیے تیار ہو جائے گا۔ اس سے کہا جائے گا: زک جا تجھے کیا ہوگیا ہے؟ وہ کہے گا: میں تو گئیا ہے گا۔ اس سے کہا جائے گا: زک جا تجھے کیا ہوگیا ہے؟ وہ کہے گا: میں تو ترے دربانوں میں سے ایک فرشتہ ہے! وہ (آگے سے جواب میں) کہے گا: میں تو تیرے دربانوں میں سے ایک دربان ادر تیرے غلاموں میں سے ایک غلام ہوں اور میرے

ر ا بنت من ا پ در جات کی بلد کر سے بین کے بلد کر سے بین کے بلد کر سے بین کے بلد کر سے بین کر کے بین کا کہا کہ ک

ماتحت میرے ہی جیسے ایک ہزار دربان اور خزانچی مزید ہیں۔

آپ (ﷺ کے فرمایا: وہ آگے کی طرف چلنا شروع کرے گاحتی کہاس کے لیم کل کو کھول د یا جائے گا،فر مایا:وہ محل شان دار،خول داراور بڑے موتوں سے بنا ہوا ہو گا کہاس کی چھتیں ، دروازے، تالے اور ان کی جابیاں انہی موتیوں کی ہوں گی، (جب وہ اس محل میں داخل ہو گا تو) اس کے بالکل سامنے سبز رنگ کے نگینوں والے قیمتی پتھر ہوں گے جواندر سے سرخ رنگ کے ہوں گے، ان میں ستر دروازے ہوں گے، ہر دروازہ ایک سنر رنگ کے مخفی اور نگینوں والے فیتی بچرکی طرف کھاتا ہوگا، ہرنگینوں والاقیمتی بچراینے سے مختلف رنگ اور مختلف قتم کے قیمتی تكينوں والے پھر تك پہنچ رہا ہوگا، ہرخول دارنگينوں والے قيمتى پھر ميں بہت سے تخت ، بيوياں اورنوعمرار کیاں ہوں گی، ان میں سے ادنیٰ ترین''حورعیناء''ہوگی،جس برستر عمدہ بوشا کیں ہوں گ، اس کی پنڈلی کا گودا اس کی پوشاکوں کے پیچھے سے دکھائی دے گا۔ اس (حور) کا جگر اس (جنتی) کا آئینہ ہوگا اور اس (جنتی) کا جگراس (حور) کا آئینہ ہوگا۔ جب وہ جنتی ایک مرتبہ اس ہے رُخ پھیر کراہے دیکھے گا تو اس کی نگاہ میں پہلے ہے ستر گنا زیادہ عمدہ اور خوبصورت ہو چکی ہو گی ،اسی طرح جب وہ حوراس ہے زُخ پھیر کراہے دوبارہ دیکھے گی تو وہ اس کی نگاہوں میں پہلے ہے ستر گنا زیادہ عمدہ اورخوبصورت ہو چکا ہوگا۔ وہ جنتی اس سے کیے گا: اللہ کی قتم! تو تو میری نگاہوں میں ستر گنا زیادہ عمدہ اور خوبصورت ہو چکی ہے تو وہ حور بھی اسے کہے گی: اللہ کی قتم! آپ بھی میری نگاہ میں سر گنا زیادہ عمدہ اور خوبصورت ہو میکے ہیں۔اس سے کہا جائے گا: د کمیر، تو وہ د کھیے گا، پھراس سے کہا جائے گا: تیری مملکت اور سلطنت ایک سوسال کی مسافت تک اس طرح پھیلی ہوئی ہے کہ تیری نظر باآ سانی ایک حدے دوسری حدتک بینی عتی ہے۔''

سیّدنا عمر خِلْتُوْ نے (بیر صدیث من کر) فرمایا: اے کعب خِلِیْدُ! اہل جنت میں سے ادنی درجے کے جنتی کے متعلق جو صدیث ہم سے ابن ام عبد نے بیان کی ہے، کیا آپ نے اس کونہیں سنا (اگر بید مقام ادنیٰ جنتی کا ہے) تو اعلیٰ درجے کا جنتی کیسا ہوگا؟ انہوں (کعب زِنلِیْدُ) نے فرمایا: اے امیر المؤمنین! (اعلیٰ درجہ کے جنتی کے لیے وہ کچھ ہوگا) جو نہ کسی آئھ نے دیکھا ہے اور نہ کسی کان نے سنا ہے، اللہ جل ذکرہ نے ایک گھر بنایا، اس میں اپنی مرضی سے از واج (مطہرات)، کھل اور پینے کی چیزیں رکھیں، پھراس کے مختلف پورش بنائے (وہ

(آپ بنت میں اپ درجات کو کیے بلد کر عظے ہیں؟ کے کھوں کی خالوق میں سے تو کسی نے ،حتی کہ نہ تو جبر بل مَالِئلًا اللہ تعالیٰ کی مخلوق میں سے تو کسی نے ،حتی کہ نہ تو جبر بل مَالِئلًا نے اور نہ ہی ان کے علاوہ دوسر نے فرشتوں میں سے کسی فرشتے نے اس گھر کو دیکھا تک نہیں ہے ، پھر سیّدنا کعب بنالتیٰ نے (قرآن مجید کی ہے آیت مبارکہ) تلاوت فر مائی: ''کسی جان کو معلوم تک نہیں کہ ان (جنتیوں) کے لیے ان کے ایا کی جزا کے طور پرآ نکھوں کی ٹھنڈک کے لیے کیا بچھ چھیا کر رکھا گیا ہے؟

آپ (سیّدنا کعب فرانشند) نے فر مایا: اس کے علاوہ بھی اللہ تعالی نے دوجنتیں تیار کی ہیں اور اپنی مرضی کے مطابق ان کومزین کیا ہے، اپنی مخلوق میں ہے جس کو چاہاوہ دونوں جنتیں دکھا دی ہیں ، پھر آپ نے فر مایا: جس شخص کا نامہ عمل علیین (اعلی درجہ کے جنتی لوگ) میں ہوگا وہ اس گھر میں جے کسی نے نہیں دیکھا اُتر ہے گا۔ حتی کے علیین والوں میں سے ایک شخص نکل کر اپنی مملکت میں چلنا شروع کرے گا تو وہ جنت کے ہر خیمہ میں گا۔ حتی کے علیین والوں میں سے ایک شخص نکل کر اپنی مملکت میں چانا شروع کرے گا تو وہ جنت کے ہر خیمہ میں اپنی جہرے کی چمک دمک سے داخل ہوگا۔ سب جنتی لوگ اس کی مہک پاکر خوش ہوکر کہیں گے: اس مہک اور خوشبوعلیین والوں میں سے صرف اس شخص کی ہوگی جو اپنی مملکت کی سیر کرنے کے لیے نکلا ہوگا۔

(سیّدنا عمر بن خطاب امیر المومنین زائین نے فر مایا: اے کعب! کیابات ہے (ہمارے) بیدول تو بہت مانوں ہو چکے ہیں ان کو کنٹرول کر ، تو کعب زائین نے فر مایا: قتم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے ، بلاشبہ جہنم قیامت کے دن اس طرح سے بھڑک رہی ہوگی کہ (اس کود کھر) مقرب فرشتے اور نبی رسول اپنے گھٹنوں کے بل گر پڑیں گے ، حتی کہ اللہ کے فلیل ابراہیم علیہ الصلاق والسلام فرما کمیں گے: اے میرے رب! میری جان ، میری جان (کو بچالے) حتی کہ اگر آپ کے اعمال (صالحہ) کے ساتھ ستر نبیوں کے اعمال (صالحہ) بھی مل جا کیں میرا گمان ہے کہ (اس لحمہ سے) تب بھی آپ نجات نہ پاسیس گے۔ جنت میں اعلیٰ درجہ:

جہاں تک جنت میں اعلیٰ درجہ کا تعلق ہے تو وہ درجہ''وسلیہ'' ہے، جو صرف ایک شخص کے لیے ہے اور وہ شخص محمد طنے آئی ہے ہے اور وہ شخص محمد طنے آئی ہیں۔ جسیا کہ ابو ہر ہرہ و ڈائنٹو سے مروی حدیث میں ہے کہ رسول اللہ طنے آئی نے ارشاد فر مایا:

(( سلوا اللّٰہ لی الوسیلة أعلی درجة فی الجنة لاینالها إلا رجل و احد و أرجو أن أكون أنا هو . )) •

 <sup>◘</sup> رواه الإمام أحمد\_ الفتح الرباني (٤ / ٣٠٧)، والترمذي (٣٦١٦)، وصححه الألباني في صحيح الحامع (٣٦٣٦).

''تم میرے لیے جنت میں اعلیٰ درجے وسلہ کا اللہ سے سوال کیا کرو۔ وہ درجہ صرف ایک شخص کو ملے گا اور مجھے اُمیدے کہ وہ شخص میں ہوں گا۔''

ابوسعید خدری خالفی کی روایت کرده حدیث میں ہے که رسول الله طفی علی نے فرمایا:

(( إن الوسيلة درجة عند الله ليس فوقها درجة فسلوا الله أن يوتينيها

على الخلق يوم القيامة. )) ٥

''وسیلہ اللہ کے ہاں ایک درجہ ہے جس سے او پر کوئی درجہ نہیں ہے ،تم اللہ سے سوال کیا کرو کہ اللہ قیامت کے دن تمام مخلوق میں سے مجھے وہ درجہ عطا فرمائے۔''

#### جنت میں در جات کیوں ہیں؟

جس طرح لوگ دنیا میں مرتبوں اور منصبوں کے لحاظ سے ایک دوسرے سے مختلف ہیں، اس طرح آخرت میں بھی ان میں سے ہرایک اپنے نیک اعمال کے مطابق بہت سے درجات میں دوسروں پر فوقیت اور برتری یا جائے گا۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ ٱنْظُرُ كَيُفَ فَضَّلُنَا بَعُضَهُمُ عَلَى بَعُضٍ وَلَـُلَاخِرَةُ اَكُبَرُ دَرَجْتٍ وَّاَكُبَرُ تَفْضِيُلًا ﴾ (الاسراء: ٢١)

"آپ دیکھیے کہ ان میں سے بعض کو بعض پر ہم نے کس طرح فضیلت دے رکھی ہے اور آخرت تو در جات میں اور فضیلت کے اعتبار سے بہت بڑی اور بہت بڑھ کر ہے۔"

بہت سے لوگوں نے اُمیدورجا والی احادیث کو پڑھ لینے کے بعد غلطی کی ، ان پر تو کل کیا ، ان کو سیحضے میں غلطی کی اور جنت کے درجات میں رفعت اور بلندی پانے کے لیے نیک اعمال میں سبقت نہ کی۔ بعض لوگوں نے رسول اللہ میں بیان کے فرمان:

((من شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله حرم الله عليه النار)) • 
" جس شخص نے گوائ دی كه الله كے علاوہ كوئى الله بيس اور محمد ( الله عليه الله كے رسول بيس، اس ير الله نجم كى آگ كورام كرديا ہے۔ "

❶ رواه الإمام احمد\_ الفتح الرباني \_ (٣٠/٣) ، وابن مردويه ، وحسنه الألباني في صحيح الجامع (١٩٨٨).

<sup>◙</sup> رواه الإمام أحمد\_ الفتح الرباني\_ (٤٧/١)، ومسلم (٢٩)، والترمذي (٢٦٣٨) عن عبادة بن الصامت ﴿ كَاللَّهُ .

(( من صام رمضان وصلى الصلاة وحج البيت، قال الراوي: لا أدري أذكر الزكاة أم لا، إلا كان حقًا على الله أن يغفرله إن هاجر في سبيل الله أو مكث بأرضه التي ولد بها، قال معاذ: ألا أخبر بها الناس، فقال رسول الله عليه: ذر الناس يعملون، فإن في الجنة مائة درجة ما بين كل درجتين كما بين السماء والأرض.)) •

''جو خص رمضان کے روزے رکھے، نماز اداکرے اور بیت اللہ کا جج کرے، راوی حدیث نے کہا: جمجھے یاد نہیں کہ آپ نے زکا ق کا ذکر کیا ہے کہ نہیں؟ تو اللہ پرحق ہوجاتا ہے کہ اللہ اس کو معاف کر دیتا ہے اگر چہاس نے اللہ کی راہ میں ججرت کی ہو یا وہ اپنی اس جگہ پر تھم را رہے جس معاف کر دیتا ہے اگر چہاس نے اللہ کی راہ میں اجرت کی ہو یا وہ اپنی اس جگہ پر تھم را رہول میں وہ پیدا ہوا۔ معاذ (زبائنی ) نے عرض کی: کیا میں لوگوں کو اس کی خبر نہ دے ووں؟ تو رسول اللہ طبیع آنے ارشاد فرمایا: لوگوں کو عمل کرنے دے۔ یقیناً جنت میں سو درجات ہیں ہر دو درجوں کے درمیان اتنا فاصلہ سے جتنا کہ آسان اور زمین کے درمیان ہے۔''

بخاری کی ایک روایت میں ہے کہ آپ مشی والے

(( أعدها الله للمجاهدين في سبيل الله. )) ٥

''اللہ نے وہ درجے مجاہدین فی سبیل اللہ کے لیے تیار کیے ہیں۔' آپ مشے ایک کے فرمان''لوگوں کو عمل کرنے دیے' کا معنی ہے کہ انہیں جیموڑ دے کہ وہ نیک عمل کریں تا کہ وہ جنت میں اعلیٰ درجات کو حاصل کرسکیں۔ یہ بہت اہم معاملہ ہے لیکن اکثر لوگ اس سے غافل ہیں ، انہوں نے اپنے آپ کو اُمید ورجاء کی اصادیث کے ساتھ معلق کر رکھا ہے اور نیکی کے کاموں میں سبقت کرنے کی ہمت ہی نہیں کرتے۔ نیتجناً ان کی

<sup>🛈</sup> رواه الترمذي (٢٥٣٠) وصححه الألباني في صحيح الترمذي (٢٠٥٥).

<sup>💋</sup> رواه البخاري (۲۷۹۰).

کے اور ہوت میں اپ در مبات کو کیے بلد کر کتے ہیں؟ کے ایک کی ایک کے ایک کی کے ایک کی کے ایک کی کے ایک کی کے ایک ک نکیاں کم رہ جاتی ہیں اور وہ جنت کے اعلیٰ در جات کے متحق ہی نہیں تظہریا تے۔

بعض لوگوں میں بہت ہی عجیب بات (دیکھنے کوماتی) ہے وہ یہ کہ اگر کسی کے دوست واحباب میں سے کوئی ایک بھی ایک درہم زیادہ کمانے لگ جائے یا کسی بلند منصب پر فائز ہوجائے تو اس کا سینہ تنگ ہوجا تا ہے اور اس کی زندگی تنگ پڑجاتی اور ملک تر ہوجاتی ہے پھر وہ اپنے دوست سے آگے بڑھنے اور اس کا مقابلہ کرنے کی سر تو ڈکوشش کرتا ہے، جب کہ ای شخص میں یہا حساس اور مقابلے کا یہ جذبہ اطاعت و فر ماں برداری اور نیک اعمال کے میدان میں ہمیں نظر نہیں آتا۔ کیا ہم دنیا کے فانی درجات کے حصول کے لیے تو باہم مقابلہ کرس اور جنت کے باقی درجات کوچھوڑ بیٹھیں؟

ہم میں سے ملازم پیشہ خص شحت تگ و دو کرتا ہے تا کہ وہ معاشر ہے میں بلند مقام پا کرخوش حال زندگی بسر کر سکے بھر آ پ اسے دیکھتے ہیں کہ وہ ملازمت سے متعلقہ مقابلوں میں شریک ہوتا ہے یا اعلیٰ ڈگری کے حصول کے لیے اپنے اہل سے دُور جلا جاتا ہے اور اپنی ملازمت کے زینہ میں اپنی ترقی کو تلاش کرتا ہے تا کہ اس حلقہ میں اس کا مقام ومرتبہ بلند ہو سکے اس کے نتیجہ میں اس کی سوسائی اور معاشرہ میں اس کا مقام ومرتبہ بلند ہو جاتا ہے باوجود اس کے کہ یہ ملازمت، یہ مقام اور یہ کری جس پر وہ اتنا حریص ہوتا ہے اور اس کی وجہ بلند ہو جاتا ہے ، یہ اس پر ہمیشہ ہرگز ندر ہے گا اور بھی تو اس مقام پر پہنچنے سے پہلے ہی مرجاتا ہے لیکن دنیا کے معاطم میں انسان کی بلند پروازی ای طرح رہتی ہے۔ جب کہ مؤمن ، عقل مند اور سمجھ دار آ دمی کو جا ہے کہ وہ جنت میں اپن درجات کی بلندی کے لیے پوری طرح متوجہ ہواور اس کا شوق ر کھے جس میں وہ (داخل ہوکر) ان شاء اللہ تعالیٰ ہمیشہ ہمیشہ رہے گا تا کہ ان میں اس کی نعتیں ، اس کی بادشاہت ، لذت اور سعادت بردھتی جلی جائے۔

### ہم ان درجات کو کیسے حاصل کر سکتے ہیں؟

جنت کے بلند و بالا درجات اور بالا خانے مال، جاہ وجلال اور اولا دکی کثرت کے ذریعے حاصل نہیں کے جاسکتے بلکہ یہ تو ایمان اور ممل صالح کی بدولت انسان کا مقدر بنتے ہیں۔جیسا کہ فرمان الہی ہے:
﴿ وَمَاۤ أَمُوَ الْکُمُ وَ لَآ أَوُلَادُ کُمُ بِالَّتِی تُقَرِّبُکُمُ عِنْدُنَا ذُلُفَی إِلَّا مَنُ امّنَ وَ عَمِلَ صَالِحًا فَاولَئِكُمُ وَ لَآ أَوُلَادُ کُمُ بِالَّتِی تُقَرِّبُکُمُ عِنْدُنَا ذُلُفَی إِلَّا مَنُ امّنَ وَ عَمِلَ صَالِحًا فَاولَئِكُ مُ وَ لَآ أَوُلَادُ کُمُ بِالَّتِی تُقَرِّبُکُمُ عِنْدُنَا ذُلُفَی الْعُرُ فَتِ الْمِنُونَ ﴾ صَالِحًا فَاولَئِكُ لَهُمُ جَزَآءُ الضِّعُفِ بِمَا عَمِلُوا وَ هُمُ فِی الْعُرُفْتِ الْمِنُونَ ﴾ صَالِحًا فَاولَئِكُ لَهُمُ جَزَآءُ الضِّعُفِ بِمَا عَمِلُوا وَ هُمُ فِی الْعُرُفْتِ الْمِنُونَ ﴾ (سبا: ۳۷)

(آب جنت میں اپ در جات کو کیے بلد کر عتے ہیں؟ کی گھڑی گئی گئی گئی کے درجہ نہیں دلواسکتیں البتہ جو کوئی ایمان " تمہارے مال اور تمہاری اولا دیں تمہیں ہماری نزدیکی کا درجہ نہیں دلواسکتیں البتہ جو کوئی ایمان لائے اور نیک عمل کرے تو ایسے لوگوں کو ان کے اعمال کا دوہرا تواب ملے گا اور وہ بالا خانوں میں امن سے رہیں گے۔"

اللہ جل جلالہ نے ہمیں آگاہ فر مایا ہے کہ تمام مؤمنین جو نیک اعمال کریں گے ان کے لیے جنت میں بلند درجے ہوں گے۔ چنانچہ فر مانِ الٰہی ہے:

﴿ وَ مَنْ يَّأْتِهِ مُؤْمِنًا قَدُ عَمِلَ الصَّلِحْتِ فَأُولَئِكَ لَهُمُ الدَّرَجْتُ الْعُلْى ٥ ﴾ (طه: ٧٥)

''اور جوکوئی ایمان والا ہوکر نیک عمل کر کے اس (اللہ جل جلالہ) کے پاس حاضر ہوگا تو ایسے ہی لوگوں کو بلند درجات ملیں گے۔''

اسی طرح ہمارے رسول منتظ میں نے ہمارے سامنے بیان فرمایا ہے کہ ہر نیک عمل ہماری نیکیوں کو زیادہ کرتا اور ہمارے درجات کو بلند کرتا ہے۔ آپ منتظ آیا نے (اپنے صحابی) سعد بن ابی وقاص رہائی ہے۔ آپ منتظ آیا نے (اپنے صحابی) سعد بن ابی وقاص رہائی ہے۔ ان کی بیاری کے دوران ارشاد فرمایا:

(( إنك لن تخلف فتعمل عملا تبتغي به وجه الله إلا ازددت درجة ورفعة . )) •

''بلاشبہ آپ کو بیچھے جھوڑا گیا ہے، آپ (بیچھے رہ کر) جوعمل بھی کریں گے اس کے بدلہ میں آپ کے درجہاور رفعت میں اضافہ ہی ہوگا۔''

اس کتاب میں بعض ان اعمال کا بیان ہے جنہیں نبی کریم منتے آئے نے خاص طور پر ذکر فرمایا ہے کہ سے اعمال جنت میں اور اللہ عز وجل کے ہاں مؤمن کے درجات کو بلند کرنے کا باعث بغتے ہیں۔ ہم پرضروری ہے کہ ہم نعتوں والی جنتوں میں، تجی صحبت میں قدرت والے بڑے بادشاہ کے ہاں اپنے درجات کی بلندی کے لیے کوشش کریں۔

اے میرے محترم قاری بھائی! آپ اپنے او پراس بات کولازم کرلیس کہ آپ بھی ان اعمال کی بے انتہا

 <sup>◄</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني (١٨٣/١٥)، والبخاري واللفظ له (٦٣٧٣)، ومسلم (١٦٢٨)، وأبوداود (٢٨٤٦)، والترمذي (٢١١٦).

کوشش کریں گے کہ جن اعمال کواپنانے میں سلف صالحین نے سبقت کی ۔ ان کواپنا کر اعلیٰ جنتوں میں بلند مقام عاصل کیا اور ان اعمال کے ساتھ رحمٰن کی رضا کو حاصل کیا۔

#### أميد بهارركه! نا أميدنه مو:

بعض لوگ اپنی کم ہمتی کی وجہ سے سلف صالحین کی نیکیوں میں سبقت اور ان کے نقش قدم پر چلنے کے معاطع میں ہے۔ اور اور کوتا ہی کا شکار ہو جاتے ہیں، خصوصاً جب وہ بہت سے ماہر سلف صالحین کی سیرتوں کا مطالعہ کرتے ہیں اور ان کی جدو جہد ، کمل ، کمال در جات کے حصول میں ان کی تنگ و دو ، اپنے نفسوں کا سخت مطالعہ کرتے ہیں اور ان کی جدو جہد ، کمل ، کمال در جات کے حصول میں ان کی تنگ و دو ، اپنے نفسوں کا سخت محاسبہ کرنا ، اس دین کے لیے بہت کچھ قربان کرنا اور اس ثواب کی مقدار کا مشاہدہ کرتے ہیں جو ان شاء اللہ تعالیٰ ان کی منتظر ہے ، تو وہ سمجھتے ہیں کہ ان لوگوں سے آگے بڑھنے یا ان کی ہمسری کرنے کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔

اور شاید که زبان حال ہے کہتے ہوں کہ سلف صالحین نے ہمارے لیے پھریمی تو نہیں چھوڑا کہ جو ہم کر سکیں بلکہ ان کو یہ خیال آتا ہے کہ یہ سلف صالحین جنت میں تمام درجات تو حاصل کر چکے ہیں اور جو پھرسلف صالحین حاصل کر چکے ہیں اور جو پھرسلف صالحین حاصل کر چکے ہیں اسے وہ حاصل نہیں کر سکتے اور پھروہ نا اُمید ہوجاتے ہیں دوسری طرف شیطان ان کے اعمال کی عدم قبولیت کا وسوسہ بیدا کرتا ہے یا (اس طرح وسوسہ ڈالتا ہے) کہ ان کے اعمال کا تقدیم و تاخیر ہے کوئی تعلق نہیں کیونکہ جنت کا داخلہ کل کے ساتھ نہیں بلکہ اللہ کی رحمت کے ساتھ حاصل ہوتا ہے۔

لیکن میرے محترم قاری بھائی! خوب جان لیجیے کہ اللہ کافضل آپ کے تصور سے بھی زیادہ وسیع ہے اور اس کی رحمت ہر چیز کا احاطہ کیے ہوئے ہے۔ بلاشبہ جنت، صرف ایک جنت نہیں بلکہ بہت کی جنتیں ہیں اور ہر جنت میں در جات اور منازل ہیں اور اللہ عز وجل ان جنتوں کی فراخی اور وسعت کے مطابق جلد ہی نئ مخلوق پیدا کر کے ان کو جنت کے گردونواح میں آ باد کر دے گا۔ چنانچے سیّدنا انس بن مالک زمائشؤ نے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ میں آئی نے ارشاوفر مایا:

(( لا تزال جهنم يلقى فيها وتقول هل من مزيد حتى يضع رب العزة قدمه فينزوي بعضها على بعض وتقول قط قط بعزتك وكرمك، ولا يزال في الجنة فضل حتى ينشئ الله لها خلقا فيسكنهم فضل



الجنة . )) ٥

"جہنم میں (جہنمیوں کو) ڈالا جاتا رہے گا اور وہ کہتی رہے گی کیا کچھ اور بھی ہے؟ حتی کہ رب العزت اپنا قدم (اس پر)رکھے گا تو اس (جہنم) کا بعض حصہ بعض حصے پر چڑھ جائے گا پھروہ کہے گا: تیری عزت اور تیرے کرم کی قتم! بس بس۔ اور جنت میں اضافہ اور زیادتی ہوتی رہے گی حتی کہ اللہ تعالی اس کے لیے ایک مخلوق پیدا کرے گا، جنہیں وہ جنت کے اضافی اور زائد حصہ میں آباد فرمائے گا۔"

لہٰذا آ بان بلند و بالا درجات کے حصول کی تیاری کریں اور بلند ہمت بنیں ۔

#### ے جذبہ جنول تو ہمت نہ ہار:

سمجھ دارمؤمن کو چا ہے کہ وہ جنت میں اپنے درجہ کو بلند کرنے کی حرص رکھے کہ جس میں وہ ہمیشہ ہمیشہ رہے گا۔ جیسا کہ بہت سے لوگوں کے اپنے دنیوی اُمور میں بہت بلند و بالا ارادے اورخواہشات ہوتی ہیں۔ آخرت کے معاطع میں تو اس سے کہیں زیادہ شدید اور بلند و بالا آرز و میں اور ارادے ہونے چا ہمیں۔ جب کہ ہمارے رسول طفی آئی ہے نے ہمیں جنت کا سوال کرنے کے وقت تھم دیا ہے کہ ہم اللہ سے فردوسِ اعلیٰ کا سوال کیا کریں ، نہ کہ اسطرح کہا کریں جس طرح بعض کم ہمت اور پیچھے رہنے والے کہتے ہیں کہ 'اے اللہ! مجھے جنت ( میں جگہ ) عطا کر دے اگر چہاں کے دروازے کے پاس ہی ہو۔'' بلکہ ہم اللہ سے بلند درجات کا سوال کریں۔

آپ کانفس تو ہمیشہ بہت زیادہ بلندیوں کی خواہش اور شوق رکھنے والا ہونا چاہیے جیسا کہ عمر بن عبدالعزیز برالشہ کا (نفس) تھا کہ پہلے امارت ان کی خواہش تھی، پھر جب وہ مدینہ کے امیر بن گئے تو ان کا نفس خلافت کی خواہش کرنے لگا۔ پھر جب اللہ تعالیٰ نے ان کو اُمت اسلامیہ پر خلافت کی ذمہ داری عطا فر مائی تو ان کا نفس اس سے بھی اعلیٰ درج کی ، پرانی نہ ہونے والی بادشاہت اور نہ ختم ہونے والی آ تکھوں کی خوائی تو ان کا نفس اس سے بھی اعلیٰ درج کی ، پرانی نہ ہونے والی بادشاہت اور نہ ختم ہونے والی آ تکھوں کی خوائد کی ، جنت کا بے حد شوق رکھنے لگا۔ پھر وہ باقی رہنے والے درجات کی حرص میں خلافت بلکہ ساری دنیا کو حقارت اور بے رغبتی کی نگاہ سے دیکھتے ہوئے جھوڑ کر الگ ہو گئے۔ آپ کانفس تو اس فتم کے بے حد شوقین نفس جیسا ہونا چاہیے جے آپ بہچان چکے ہیں کہ اس نے کس چیز کو اختیار کیا اور کس چیز کو ترجیح دی ہے۔

<sup>🛈</sup> رواه البخاري (٦٦٦١)، ومسلم (٢٨٤٨).



آپ کوعلم ہونا جا ہے کہ اللہ کا سامان بہت قیمتی ہے ، اور یہ کہ اعلیٰ درجات کا حصول خواہشات اور آپ کوعلم ہونا جا ہے کہ اللہ کا سامان بہت قیمتی ہے ، اور یہ کہ اعلیٰ درجات اور جدو جہد کے ساتھ ممکن ہیں بلکہ اللہ رب العالمین کے لیے سلیم و رضا ، عمل ، محنت و مشقت اور جدو جہد کے ساتھ ممکن ہے۔ پس آپ اس کتاب میں مدون و فذکور نیک اعمال پر انتہائی توجہ دیتے ہوئے ان درجات میں ترقی یانے کا بھر پورعزم کرلیں۔





## اہمیت کے حامل اعمال جو جنت میں مؤمن کے درجہ کی بلندی کا باعث بنتے ہیں

#### يهلا عمل

### الله اوراس کے رسولوں پر پخته ایمان

بلاشبہ ان کثیر اعمال میں سے جوان (اعمال) کے اختیار کرنے والے کو جنت کے بلند درجات پر بلکہ انہیاء کی منازل پر فائز کرتے ہیں (بعض اعمال یہ ہیں): اللہ عزوجل پر اور اس کے وعد بے پر سچا ایمان اور پختہ یفتین اور بغیر پس و پیش کیے اس (اللہ عزوجل) کے احکام و اوامر کی اطاعت و فرماں برداری کرنا ، عام مسلمانوں کے لیے اس کا حصول ناممکن ہے اور خاص مؤمنین ،صدیقین کے لیے (اس کا حصول ممکن ہے) یہ ایسے لوگ ہیں کہ ان کے دلوں پرغیب (یقین راسخ کی وجہ سے) اس طرح بخلی ڈالٹا اور ظاہر ہوتا ہے گویا کہ وہ سامنے حاضر چیز کی مانند ہے، اس کی عمدہ مثال ابو بکر وعمر فیاٹھ کا ایمان ہے۔

ابو ہریرہ واللین نے روایت کیا ہے کہ نبی کریم مشی کیا نے ارشاد فرمایا:

(( إن أهل الجنة ليترائون في الغرفة كما يترائون الكوكب الشرقي أو الكوكب الشرقي أو الكوكب الغربي الغارب في الأفق أو الطالع في تفاضل الدرجات فقالوا: يا رسول الله أولئك النبيون؟ قال: بلى والذي نفسي بيده، وأقوام آمنوا بالله ورسوله وصدقوا المرسلين. )) •

"جنتی لوگ درجات میں ایک دوسرے سے نصیلت اور فوقیت حاصل ہونے کی وجہ سے آپی میں ایک دوسرے کو بالا خانے میں اس طرح دیکھیں گے جس طرح لوگ اُفق پر اکیلے رہ جانے والے یا طلوع ہونے والے مشرقی یا مغربی ستارے کو دیکھتے ہیں۔ لوگوں نے کہا: اے اللہ کے رسول (مین کی ایک انہاء ہوں گے؟ آپ مین کی ارشاد فربایا: ہاں اور قسم ہے اس ذات

◘ رواه الإمام احمد الفتح الرباني (١٩٢/٢٤)؛ والبخاري (٦٥٥٥)؛ ومسلم (٢٨٣١)؛ واللفظ له؛ والترمذي
 (٢٥٥٦)؛ وابن حباك؛ والطبراني في الكبير

لیمنی اہل جنت فضیلت اور مرتبہ میں اپنے درجات کے حساب سے اپنے مراتب اور منازل میں ایک دوسرے سے مختلف ہوں گے حتی کہ بلند درجات والے جنتی اپنے سے نچلے درجات والے جنتیوں کوستاروں کی طرح دیکھیں گے۔ ان بلندو بالا درجات کا ذکر من کر صحابہ کرام زشخ آئیہ کی حیرت میں اضافہ ہوگیا۔ وہ سمجھے کہ بید درجات تو انبیاء کے لیے مخصوص ہوں گے، تو رسول اللہ طبط آئی نے جواب دیا یہ درجات ( انبیاء کے لیے بھی ہوں گے اور انہوں نے موں گے اور انہوں نے رسول پر ایمان لائے اور انہوں نے رسولوں کی تقد ہوتی گیے۔

اُمید ہے کہ یہ بلندہ بالا درجات اُمت محمد بیشے آیے ہمیں سے بہت سے ایسے لوگوں کا مقدر ہوں گے جن کا ایمان احسان کے مرتبہ تک بہنچ چکا ہو، اس بات کی تائید علامہ ابن حجر مِلْفیہ کی ذکر کردہ بات کرتی ہے کہ بلا شبہ اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لا نا اور تمام رسولوں کی تقید بی کرنا صرف اُمت محمد بیشے آیے ہمی کے لیے ہی ممکن ہے نہ کہ ان سے پہلی اُمتوں کے لیے کیونکہ یہ آخری اُمت ہے، سابقہ اُمتوں میں سے اگر کوئی شخص بعد میں آنے والے رسولوں میں سے کسی رسول کی تقید بی کرتا تھا تو وہ بطریق واقع نہیں بلکہ بطریق تو قع تعد میں آنے والے رسولوں میں سے کسی رسول کی تقید بی کرتا تھا تو وہ بطریق واقع نہیں بلکہ بطریق تو قع تقید تی کرتا تھا تو اُم بطریق واقع نہیں بلکہ بطریق تو تعد بی کرتا تھا۔ ق

صحابہ کرام نٹی تھیں کی سیرتوں میں غوروفکر کرنے والاشخص ہی اس بات کا مشاہدہ کرسکتا ہے کہ جب سے ایمان صحابہ کرام نٹی تھیں ہے دلوں میں پیوست ہوا اس وقت سے لے کران کی ججرت، جہاد ، حق پر ثابت قدمی ، الیمان صحابہ کے دلوں میں پیوست ہوا اس وقت سے لے کران کی ججرت، جہاد ، حق کرنا ان تمام اپنے سرچشمہ کے ساتھ پختگی ، اللہ کے رسول مشے آئے ہے فرمان کو قبول کرنا اور آپ کی طرف رجوع کرنا ان تمام باتوں میں وہ کس قدر پختہ اور مضبوط تھے۔

جب رسول الله طفع مَنْ فَيْ فَيْ مَا عَلَمْ مَعَام پر قريش كے ساتھ صلح كا معاہدہ كيا تو عمر بنائيمَ في محسوں كيا كه اس ميں تو مسلمانوں پرظلم اور ان كے ساتھ نا انصافی ہے جس پر انہوں نے بہت غصه كيا ، پھر وہ ابو بكر صديق بنائيمَ كيا آپ (محمد ملف مَنْ ) الله كے رسول (ملف مَنْ ) صديق بنائيمَ كيا آپ (محمد ملف مَنْ بين ؟ الوران ہے كہنے لگے: اے ابو بكر! كيا آپ (محمد ملف مَنْ بين ؟ ابو بكر (خالف ) نہيں؟ تو آپ (ابو بكر بنائيمُ ) نے فرمایا: كيون نہيں ۔عمر (خالف ) نے كہا: كيا ہم مسلمان بين ؟ ابو بكر (خالف ) نے نہيں؟ ابو بكر (خالف ) نے درمایا كيون نہيں؟ ابو بكر (خالف ) نے درمایا كيا ہم مسلمان بين ؟ ابو بكر (خالف ) نے درمایا كيا ہم مسلمان بين ؟ ابو بكر (خالف ) نے درمایا كيا ہم مسلمان بين ؟ ابو بكر (خالف ) نے درمایا كيا ہم مسلمان بين ؟ ابو بكر (خالف ) نے درمایا كيا ہم مسلمان بين ؟ ابو بكر (خالف ) نے درمایا كیا ہم مسلمان بین ؟ ابو بكر درائوں كيا ہم مسلمان بين كيا ہم مسلمان بين كيا ہم مسلمان كيا ہم كيا

۱۳۲۵) (۳۲۵۲) (۳۲۵۲).

\( \frac{\( \frac{\) \}}}}{\frac{\( \frac{\( \frac{\) \}}}}{\frac{\( \frac{\( \frac{\( \frac{\( \frac{\( \frac{\( \frac{\) \}}}{\frac{\( \frac{\) \}}}}{\frac{\( \frac{\) \}}}{\frac{\( \frac{\) \}}}{\frac{\( \frac{\) \}}}{\frac{\( \frac{\) \}}}{\frac{\( \frac{\) \}}}}{\frac{\) \}}}}}}}}} \) \end{\( \frac{\( \frac{\) \}}}{\frac{\( \frac{\) \}}}{\frac{\( \frac{\) \}}}}{\frac{\) \}}}}}}}}} \endintition \) \end{\( \frac{\) \}}{\frac{\) \}}}}}}} \end{\( \frac{\) \} \} \end{\) \end{\( \frac{\) \}}}{\frac{\) \}}}}}}}}} \endintition \end{\( \frac{\) \}}{\frac{\) \}}}}

آ پاس یقین اور کامل تصدیق برغور وفکر سیجیے جس پر ابو بکر زائنتهٔ کا دل مشتمل تھا۔ای طرح کا مؤقف اسراء ومعراج کےموقعہ پربھی ابو بکر زلائنڈ نے اختیار کیا تھا۔ جب مشرکین ان کے باس آئے اوران کو بتایا کہ محریط کا خیال ہے کہ وہ ایک رات میں ہی بیت المقدس سے ہوکر واپس ملٹ آئے ہیں، جب کہ مکہ سے شام تک جانے اور پھروہاں سے واپس آنے کے لیے قافلوں کو دو ماہ درکار ہوتے ہیں تو کیا محمد (ملتے میں آ) ایک ہی رات میں وہاں سے ہو کر مکہ واپس آ سکتے ہیں؟ تو ابو بحر زائنے نے فرمایا: حالاتکہ بیہ قصہ انہوں نے نہ تو رسول الله طشائیل سے سنا اور نہ ہی کسی مسلمان ہے ۔ اللہ کی قتم! اگر آپ نے بیہ بات کہی ہے تو آپ نے بالکل سیج فرمایا ہے، تمہیں اس سے کس بات کا تعجب ہے؟ اللہ کی قتم! وہ مجھے بتاتے ہیں کدان کے یاس دن یا رات کی کسی بھی گھڑی میں آسان سے زمین کی طرف خبر آتی ہے لہذا میں تو ان کی تصدیق کرتا ہوں پیتو تمہاری اس تعجب والی ہات ہے بھی بعیدیات ہے،اس کے نتیجہ میں رسول اللہ طلنے آئے ہیں دن سے ان کا نام صدیق رکھ دیا۔ 🏻 اس لیے ابو بکرعیاش برائشہ نے فرمایا: ابو بکر والنت نے تم سے کثرت صوم و کثرت صلاق کی وجہ سے سبقت نہیں یائی بلکہ اس چیز کی وجہ ہے سبقت یائی ہے جوان کے دل میں بیٹھ گئے۔ 🗣 اس بات میں کوئی ابہا منہیں کہ رسول الله ﷺ وَيَمْ نِهِ ابو بكر وعمر شِائِعْهِا ہر دوكو الله عز وجل ير پخته ايمان اور رسول الله ﷺ وَيَامُ كي لا كي موكي ( تعلیمات ) بیمکمل ایمان کی وجہ ہے جنت میں ان بلند درجات کی خوش خبری دی ہے۔ چنانچہ ابوسعید خدری رخانئیو نے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ طشے مین نے ارشا دفر مایا:

(( إن أهل الدرجات العلى يراهم من هو أسفل منهم، كما ترون الكوكب الطالع في أفق السماء، وإن أبا بكر وعمر منهم وأنعما. )) •

❶ رواه الإمام أحمد (٣٢٥/٤)، والبخاري (٣٠١١)، ومسلم (١٧٨٥)، وانظر السيرة النبوية في ضوء القرآن والسنة للدكتور محمد أبو شهبة (٣٣٤/٢).

<sup>🛭</sup> رواه الحاكم (٣/٣٦) و (٨١/٣)، والطبراني (١٠٥٧)، وانظر فقه انسيرة النبوية لمنير محمد غضبان (صفحة ٢٨٨).

<sup>€</sup> مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة لابن قيم الحوزية ( ٨٢/١)

<sup>🕭</sup> رواه الإمام احمد الفتح الرباني ـ (۱۹۳/۲۶) والترمدي (٣٦٥٨) ، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٢٠٣٠).

"بلاشبہ بلند درجات کے حامل ( جنتیوں ) کو ان سے نچلے ( درجات والے جنتی ) اس طرح دیکھیں گے جس طرح تم آسانی اُفق پرطلوع ہونے والے ستارے کودیکھتے ہو۔ بلاشبہ ابو بکر وعمر ( دیکھیں گے جس طرح تم آسانی اُفق پرطلوع ہونے والے ستارے کودیکھتے ہو۔ بلاشبہ ابو بکر وعمر ( دیکھیں گئے اُن ( اعلیٰ درجات والے جنتیوں ) میں سے ہیں اور دونوں خوب ترہیں۔''

اے میرے مسلم بھائی! تجھ پر لازم ہے کہ تو ایمانی میدان کوسر کرنے کی کوشش کر اور ایمان کوتقویت دینے والے عوامل کا مطالعہ کرجن کو نبی کریم میشے آتے اپنی سنت مبارکہ میں بیان فرمایا ہے تا کہ اللہ عز وجل تجھے ان لوگوں میں شامل فرما دے یا ان کے قریب کر دے اور اللہ پریہ کام بالکل مشکل نہیں۔ پھر میں اللہ تعالیٰ ہے ہمیشہ یہ سوال بھی کرتا ہوں کہ وہ تیرے دل میں ایمان کی تجدید فریا دے کیونکہ ایمان دل میں ایک ہی حالت پر بر قرار نہیں رہتا ، بلکہ اس میں کمی آتی رہتی ہے اور یہ کپڑے کی طرح پرانا ہوجاتا ہے۔ جس کا تدارک صاحب ایمان نہیں کرسکتا۔ چنا نے عبداللہ بن عمرو بن عاص فرائی ہے روایت ہے کہ نبی کریم میشے آتی ارشاد فرمایا:

(( إن الإيمان ليخلق في جوف أحدكم كما يخلق الثوب فاسألوا الله تعالى أن يجدد الإيمان في قلوبكم . )) •

''بلاشبدایمان تم میں ہے کسی کے سینہ میں اسی طرح پرانا ہوجاتا ہے جس طرح کپڑا پرانا ہوجاتا ہے۔'' ہے۔لہٰذاتم اللّٰد تعالیٰ سے سوال کیا کرو کہ وہتمہارے دلوں میں ایمان کی تجدید فرمادے۔''

#### دوسرا عمل

### اللدعز وجل كاتفويل

جنت میں درجات کی بلندی کا باعث بننے والا دوسراعمل الله عز وجل کا تقوی اور خوف ہے۔الله تعالیٰ فرمایا:

﴿ لَكِنِ الَّذِيْنَ اتَّقَوُا رَبَّهُمُ لَهُمُ غُرَفٌ مِّنُ فَوُقِهَا غُرَفٌ مَّبُنِيَّةٌ تَجُرِي مِنُ تَحُتِهَا الْاَنُهْرُ وَعُدَ اللَّهِ لَا يُخُلِفُ اللَّهُ الْمِيُعَادَ ﴾ (الزمر: ٢٠)

'' ہاں وہ لوگ جوایے رب کا تقوی اور خوف رکھتے ہیں ان کے لیے بالا خانے ہیں جن کے اور وہ اور کھی ہے بنائے بالا خانے ہیں۔ ان کے نیچ چشمے بہدرہے ہیں۔ بدرب کا وعدہ ہے اور وہ

 <sup>(</sup>واد الطبراني، والحاكم (٤/١)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٩٠٠).

وعده خلا في نہيں كرتا۔''

بالا خانوں سے مراد بلند و بالامحلات ہیں۔الله عزوجل نے اس آیت میں ثابت کیا ہے کہ میمحلات وہمی یا مجازی نہیں بلکہ محسوس ہونے والے بنے بنائے محلات ہیں جنہیں فرشتوں نے بنایا ہے ، یہ بات ابوموی الله علی وفائق کی روایت کردہ حدیث سے بھی ثابت ہوتی ہے کہ رسول الله طفی میں نے ارشاد فرمایا:

(( إذا مات ولد العبد قال الله تعالى لملائكته: قبضتم ولد عبدي؟ فيقولون: نعم، فيقول: ماذا فيقولون: نعم، فيقول: ماذا قال عبدي؟ فيقولون: حمدك واسترجع، فيقول الله تعالى: أبنوا لعبدي بيتا في الجنة وسموه بيت الحمد.))

"جب کسی انسان کا بچیفوت ہوتا ہے تو اللہ تعالی اپنے فرشتوں سے فرما تا ہے: تم میرے بندے کے بچے (کی روح) کو بیش کر کے لے آئے ہو؟ فرشتے کہتے ہیں: جی ہاں۔ اللہ تعالی فرما تا ہے، ہے: تم اس کے دل کی محبت کو بیش کر لائے ہو؟ فرشتے کہتے ہیں: جی ہاں، اللہ تعالی فرما تا ہے، تو اس وقت میرے بندے نے کیا کہا: فرشتے کہتے ہیں: تیری تعریف بیان کی اور إِنَّا لِللّٰهِ وَإِنَّا لِلّٰهِ وَإِنَّا لِلّٰهِ وَإِنَّا لِلّٰهِ وَإِنَّا لِلّٰهِ وَإِنَّا لِلّٰهِ وَإِنَّا اللهِ وَاللهِ وَلللهِ وَاللهِ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَلّهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالللهِ وَاللّهُ

ندکورہ حدیث میں اللہ عز وجل کا فرمان''میرے بندے کے لیے جنت میں ایک گھر بنا دو''اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ یہ کل پہلے سے موجود نہ تھا بلکہ بیتو اللہ عز وجل کے علم سے مسلمان کے مثالی صبر کی مشقت اور اپنے نبچ کی وفات پر تواب کی اُمید کے صلہ میں بنایا گیا ہے اور اس کل کو بنانے والے مکرم فرشتے ہیں جن کی تعمیری کیفیت کو ہم نہیں جان سکتے۔

الله عز دجل کا تقوی ہر چیز کی اصل اور بنیاد ہے جیسا کہ سیّدنا ابوسعید خدری فی تھی ہے روایت کروہ حدیث میں ہے کہ رسول الله مشیّعی نے ارشاد فر مایا:

(( أوصيك بتقوى الله تعالى فإنه رأس كل شيء ، وعليك بالجهاد فإنه رهبانية الإسلام، وعليك بذكر الله تعالى، وتلاوة القرآن ، فإنه

 <sup>(</sup>١٠٢١)، وحسنه السيوطي في الجامع الصغير (١٥٥)، ووافقه الألباني في صحيح الجامع (٧٩٥)

روحك في السماء وذكرك في الأرض. )) •

''میں تجھے اللہ تعالیٰ کے تقویٰ کی وصیت کرتا ہوں کیونکہ سے ہر چیز کی بنیاد ہے۔ جہاد کو لازم پکڑ کے ونکہ سے کیونکہ سے اور اللہ تعالیٰ کے ذکر اور تلاوت قرآن کو لازم پکڑ کیونکہ سے آسان میں تیری روح اور زمین میں تیراذکر ہے۔''

جو خص الله عزوجل سے ڈرگیا تو اس نے اپنے اور اپنے رب کے درمیان تعلق کو درست کرلیا اور دینی خصلتوں کو جمع کرلیا۔ جس نے ایسا کیا اسے اللہ تعالیٰ بلند و بالامحل عطا کرے گا۔ یہی کافی نہیں ، بلکہ ان کے اور مزیدمحلات ہوں گے تا کہ بیمحلات اعلیٰ درجات تک پہنچ سکیں۔

نبی مصطفیٰ مین آنے اس بات کی خبر دی ہے کہ مؤمنوں میں سے بعض (خوش نصیب) ایسے بھی ہوں گے جن کے بعض محلات جنت کے اعلیٰ گے جن کے بعض محلات جنت کے اعلیٰ مقام پر ہوں گے۔ بیدوہ لوگ ہوں گے جنہوں نے اللہ کی راہ میں جہاد کیا اور اپنے اخلاق کوعمہ ہوا۔ اس کا ذکر ابھی ان شاء اللہ آئندہ سطور میں آگے گا۔

جیسا کہ نبی مصطفل منظی آیا ہے یہ خبر بھی منقول ہے کہ بعض مؤمن ایک سے زیادہ درجات کے وارث ہوں گے۔ چنانچے سیّدہ عائشہ زبان ہوا سے روایت ہے کہ رسول اللّد منظی آیا ہے نے ارشاد فرمایا:

> ((دخلت الجنة فرأيت لزيد بن عمرو بن نفيل درجتين.)) ٥ "مين جنت مين داخل مواتومين نے زيد بن عمرو بن نفيل كے دو در ہے د كھے۔"

تقوی ایسا بہترین لباس ہے کہ اللہ نے ہمیں اس کے پہننے کا تکم دیا ، بہترین زادِراہ ہے اسے زادِراہ بنانے کا تکم دیا۔ اللہ تعالیٰ کا اپنے بندوں پریدی ہے کہ اس سے اس طرح ڈریں جس طرح اس سے ڈرنے کا حق ہے۔ اس کی وصیت اللہ تعالیٰ نے پہلے لوگوں کو اور بعد میں آنے والے لوگوں کوک ہے۔ جیسا کہ فرمانِ اللہ ہے:
﴿ وَ لَقَدُ وَصَّیْنَا الَّذِیْنَ أُوتُوا الْکِتٰبَ مِنْ قَبْلِکُمْ وَ إِیَّا کُمْ أَن اتَّقُوا اللّٰهَ ﴾

(النساء: ١٣١)

 <sup>◘</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني (٣٢/١٩)، وحسنه السيوطي في الجامع الصغير (٢٧٩١)، ووافقه الألباني في صحيح الجامع (٢٥٤٣).

 <sup>♦</sup> رواه ابن عساكر، وحسنه السيوطي في الجامع الصغير (١٧٦٤)، وقال المناوي في فيض القدير: قال الحافظ ابن
 كثير إسناده جيد ١٥ (١٨/٣)، وحسنه الألباني في صحيح الحامع (٣٣٦٧)

(آپ جن میں اپ درجات کو کئے بلد کر کئے تیں؟ کی کھی اور تم کو بھی یہی تکم کیا ہے کہ اللہ "اور ہم نے ان لوگوں کو جنہیں تم سے پہلے کتاب دی گئی تھی اور تم کو بھی یہی تکم کیا ہے کہ اللہ سے ڈرتے رہوں۔"

جیسا کہ رسول اللہ ﷺ برخطبہ میں اپنی اُمت کواس کی وصیت فرمایا کرتے تھے اور جولشکر بھی آپ روانہ فرماتے اس کے امیر کو خاص طور پراللہ کے تقویٰ کی اور اس ( امیر ) کے ساتھ جینے مسلمان ہوتے سب کو خیر کی نصیحت فرمایا کرتے تھے۔اسی طرح علماء کرام بھی عام لوگوں کو یہی نصیحت فرماتے ہیں۔

ایک شخص نے یونس براللہ بن عبید سے کہا: مجھے کوئی نصیحت کیجیے۔ تو انہوں نے فرمایا: میں مجھے اللہ کے تقویٰ اور احسان کی نصیحت کرتا ہوں اور سورۃ النحل کی بیآ خری آیت پڑھی: ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِیْنَ اتَّقَوُا وَ اللهِ مُحْسِنُونَ ﴾'' بلاشباللہ متق اور احسان کرنے والے لوگوں کے ساتھ ہے۔'' • •

جناب عمر برائشہ بن عبدالعزیز نے ایک شخص کولکھا: میں تحقیے اللہ عزوجل کے تقویٰ کی نصیحت کرتا ہوں کہاس کے بغیروہ (اللہ کسی عمل کو) قبول نہیں کرتا۔ اہل تقویٰ پر ہی وہ رحم کرتا ہے اوراسی تقویٰ پر وہ انعام و ثواب دیتا ہے۔ تقویٰ کا وعظ کرنے والے بہت ہیں مگراس کے عامل کم ہیں (وہ اللہ) ہمیں اور آپ کومتقین میں شامل فرمالے۔ ●

تقویٰ کی بنیاد ہہے کہ آپ اپنے اور جس چیز ہے آپ خوف کھاتے اور ڈرتے ہیں اس کے درمیان اللہ الیا بچاؤ اختیار کریں جو آپ کو اس ہے بچا سکے ۔توبی آپ کے رب کا تقویٰ ہی ہے جو آپ کے اور اس اللہ کے غضب، اس کی ناراضگی اور سزا کہ جس ہے آپ خوف کھاتے اور ڈرتے ہیں ان کے درمیان ایسا بچاؤ بن سکتا ہے جو آپ کو اس سے بچا سکے اور بیا دکامات پڑمل کرنے اور منہیات سے اجتناب کرنے کی صورت میں ہی ممکن ہے ۔جسیا کہ فرمان الہی ہے: ہی ممکن ہے ۔ جسیا کہ فرمان الہی ہے:

﴿ وَ اتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحُشَرُونَ ﴾ (المائدة: ٩٦)

'' ڈرواس اللہ سے جس کے پاس تم سب اکٹھے کیے جاؤگ۔''

یعنی اللہ کی ناراضگی ہے بچو کبھی اس کی نسبت اللہ کی سزا، جہنم کی آگ اور قیامت کے دن کی طرف ہوتی ہے۔جبیبا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

المرجع السابق (٦/١).

العلوم والحكم لابن رجب (١/١٠٤).

# ﴿ فَاتَقُوا النَّارَ الَّتِيُ وَقُودُهُمَا النَّاسُ وَ الْحِجَارَةُ أُعِدَّتُ لِلْكُفِرِيْنَ ﴾

(البقرة: ٢٤)

''تو اس آگ ہے بچوجس کا ایندھن انسان اور پھر ہیں۔ جو کا فروں کے لیے تیار کی گئی ہے۔'' اور اللہ عز وجل کا فرمان ہے:

﴿ وَاتَّقُوا يَوُمَّا تُرُجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ﴾ (البقرة: ٢٨١)

''اوراس دن سے ڈروجس میں تم سب اللہ کی طرف لوٹائے جاؤ گے۔''

اہل علم نے تقویٰ کی متعدد تعریفات کی ہیں جن میں سے اکثر فرائض کی ادائیگی اور محارم سے اجتناب کے مفہوم کے اردگردگھوتی ہیں۔

جناب طلق مِرالله بن حبيب كے قول كے مطابق:

'' تقویٰ یہ ہے کہ تو اللہ کی طرف سے نور کی بنیاد پر ، اللہ سے نواب کی اُمیدر کھتے ہوئے ، اللہ کی اطاعت و فرمال برداری کاعمل کرے اور اللہ کی طرف سے نور کی بنیاد پر ، اللہ کی طرف سے ملنے والی سزا سے خوف کھاتے ہوئے ، اللہ کی نافر مانی کوچھوڑ دے۔'' •

جناب عمر بن عبدالعزيز مِللنه نے فرمایا:

'' تقوی طرف رات کے قیام اور دن کے روزے کا نام نہیں اور نہ ہی اس دوران پر ہیز کرنے کا نام ہے۔ پھر نام ہے۔ پھر نام ہے۔ پھر نام ہے۔ پھر جہات کی تو اللہ کے فرائض کی اوائیگی اور اللہ کے محر مات کو ترک کرنے کا نام ہے۔ پھر جب اس کے ساتھ عمل (صالح) بھی ہوتو وہ تو بہت ہی بہتر ہے۔'' ہ

سيّدناعلى بن ابي طالب راليُّهُ ن فرمايا:

'' تقوی چار باتوں میں ہے: اللہ عظیم سے خوف رکھنا۔ قر آن حکیم پر ممل کرنا۔ تھوڑے پرصبر و اکتفا کرنا اورموت (قیامت) کے دن کی تیاری کرنا۔'' •

محارم سے اجتناب برتقویٰ کا استعال ، فرماں برداری کے عمل پر استعال کی نسبت زیادہ ہے۔ چنانچہ

سيّدنا ابو مريره و النّفو عن روايت م كدرسول الله عصايمة إلى في ارشا و فرمايا:

کتاب و سنت کی روشنی میں لکھی جانے والی اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مفت مرکز

<sup>🚺</sup> المرجع السابق (١/٠٠٠).

<sup>🛭</sup> المرجع السابق (١/٤٥٢).

<sup>🚯</sup> التقوى لصلاح الدين ما رديني (صفحة ١٦).



((من یأخذ عني هؤلاء الكلمات یعمل بهن، أو یعلم من یعمل بهن؟ قال أبوهریرة وَهُوَالِیْنَ: قلت: أنا یا رسول الله، فأخذ بیدی وعد خمسا فقال: اتق المحارم تكن أعبد الناس، وارض بما قسم الله لك تكن أغنی الناس، وأحسن إلی جارك تكن مؤمنا، وأحب للناس ما تحب لنفسك تكن مسلما، ولا تكثر الضحك فإن كثرة الضحك تمیت القلب)) • تكن مسلما، ولا تكثر الضحك فإن كثرة الضحك تمیت القلب)) • "كون مج بوجی سے ان كلمات كو سي كران پر مل كرے يا ان كومعلوم كركان پر مل كرے؟ سي ناابو بريره فرائی نے فرمایا: میں نے عرض كیا: اے اللہ كے رسول (منظم الله عنی ایسا کرنے کے لیے عاضر بوں) تو آپ نے میرے ہاتھ كو پکر لیا اور پانچ با تیں شار كرتے ہوئے فرمایا: عمل میں سب سے زیادہ عبادت كرنے والا بن جائے گا، اللہ نے تیری عام صدت میں جو لکھا ہماں پر راضی ہو جا، تو تمام لوگوں سے غنی ہو جائے گا، این بمسائے کے ساتھ حسن سلوک كر، تو مؤمن بن جائے گا، جو اپنے ليے پند كرتا ہے وہ لوگوں كے ليے بھی بیند كر، تو مؤمن بن جائے گا، جو اپنے ليے پند كرتا ہے وہ لوگوں كے ليے بھی پند كر، تو مؤمن بن جائے گا، جو اپنے ليے پند كرتا ہے وہ لوگوں كے ليے بھی پند كر، تو مؤمن بن جائے گا، جو اپنے ليے بند كرتا ہے وہ لوگوں كے ليے بھی پند كر، تو مسلمان ہو جائے گا اور زیادہ بنما نہ كر كونكہ ذیادہ بنما دل كوم دہ كر دیتا ہے۔"

سیّدنا عمر بن خطاب بنالیّهٔ نے ایک دن سیّدنا کعب احبار (بنالیّهٔ) سے پوچھا: تقوی کے متعلق مجھے بتاہے؟ تو انہوں (کعب بنالیّهٔ) نے فرمایا: کیا بھی کانٹوں والی راہ سے آپ کا گزر ہوا ہے؟ انہوں نے جواب دیا: ہاں۔ پوچھا: وہاں آپ نے کیا (طرزِ عمل اختیار) کیا؟ فرمایا: میں سکڑ کر اور چوکنا ہوکر گزر گیا۔ کعب (بنالیّهٔ) نے فرمایا: یہی تو تقویٰ ہے۔ €

چنانچہ زندگی کے فتنوں ،اس کی شہوات ،شبہات اور اس کے کا نٹوں سے ہمیشہ چو کئے رہنے اور ڈرنے کا نام ہی تقویٰ ہے۔اس لیے ابن معتز نے کہا ہے:

خل الذنون صغيرها وكبيرها ذاك التقى واصنع كماش فوق أرض الشوك يحذر ما يرى لا تحقرن صغيرة إن الجبال من الحصى

<sup>2</sup> تفسير القرطبي (١/٠٨١)

(آپ بنت میں اپ درجات کو کیے بلند کر کتے ہیں؟ کے گئے۔ '' ہمر چھوٹے اور بڑے گناہ کو چھوڑ دے یہی تقو کی ہے۔ ( دنیا میں ) اس طرح ( گناہوں ہے نے کر ) رہ جس طرح کا نٹوں والی زمین پر چلنے والاشخص کا نٹوں ہے بیتنا ہے۔ چھوٹے گناہ کو

بھی حقیر نہ جان کیونکہ بہاڑ کنکر یوں سے ہی بنتے ہیں۔'' •

مسلمان کو اللہ تعالی سے بیسوال کرتے رہنا چاہیے کہ وہ اسے تقویٰ عطا فرمائے۔ نبی کریم مشخطین کی مصفی اللہ کا ڈراور تقویٰ رکھنے والے دعا یہ بھی ہوتی تھی حالانکہ آپ سب لوگوں سے زیادہ اللہ کا ڈراور تقویٰ رکھنے والے تھے۔ آپ فرمایا کرتے تھے:

اس طرح سیدنا زید بن ارقم والنو نے روایت کیا ہے که رسول الله طفی این ان کلمات کے ساتھ دعا کیا کرتے تھے:

(( اللهم آت نفسي تقواها وزكها أنت خير من زكاها، أنت وليها ومولاها، اللهم إني أعوذبك من علم لا ينفع، ومن قلب لا يخشع،

ومن نفس لا تشبع، ومن دعوة لا يستجاب لها. )) •

"ا الله! مير كفس كواس (كے جھے) كا تقوىلى عطا فرمااس كا تزكيه فرما تو اس كا بہترين تزكيه كرنے والا ہے، تو بى اس كاولى اور مولى ہے، اے الله! ميں بے فائده علم سے، بے خوف دل سے، نه سير ہونيوالے نفس سے اور نامقبول ہونے والى دعا سے تيرى پناه ميں آتا ہوں۔'' كى نے كيا خوب كہا ہے كه:

فعلیك بتقوی الله فالزمها تفز إن التقی هو البهی الأهیب واعمل بطاعته تنل منه الرضا إن المطیع له لدیه مقرب "الله كتقوی كوای او پرلازم كرلے تو كامیاب ہوجائے گا۔ بلا شبه تقی بی خوبصورت اور معزز ومكرم ہوتا ہے۔ ای الله كی اطاعت و فرمال برداری میں عمل كر تجھے اس كی رضا حاصل ہوگی اس كا فرمال بردار بی

کیونکہاس کے نزدیک مقرب ہے۔'' -----

العلوم والحكم لابن رجب (٢/١).

رواه مسلم (۲۷۲۱)، والترمذي (۳٤٨٩)، والبيهقي عن عبد بن مسعود كالله.

<sup>◙</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني (١٠١/١٤)، ومسلم (٢٧٢٢)، والنسائي (٤٧٣).

إذا أنت لم ترحل بزاد من التقى ولاقيت بعد الموت من قد تزودا ندمت على أن لا تكن كمثله وأنك لم ترصد كما كان أرصدا "جبتو تقوى كازادراه نه لح كراس دنيا سے جائے گاتو مرنے كے بعد تيرى ملاقات جب ان لوگوں سے ہوگى جو بيزادراه لے كرگئے ہوں گے تو تو اس بات پر نادم ہوگا كه تو ان جيسا كيوں نه بنا اور جو كھانہوں نے تيارى كى وہ تيارى تو كيوں نه كرسكا۔ " •

آپمحرمات سے اور ہراس چیز سے جے اللہ عزوجل نے ناپسند کیا ہے اجتناب پر مکمل توجہ دیں اور ہروہ چیز جس کو وہ پسند کرتا اور اس سے راضی ہوتا ہے اس کے حصول کی کوشش کریں، تا کہ آپ اس اللہ کے ہال متقی لوگوں میں سے ہوں اور نعمتوں والی جنتوں میں بالا خانوں پر بالا خانے حاصل کر کے کامیاب ہوں۔

#### تيسرا عمل

### اللّه عز وجل سے خوف رکھنا

جنت میں درجات کی بلندی کا باعث بنے والا تیسراعمل الله عزوجل سے خوف رکھنا ہے۔ چنانچہ الله تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيْنَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمُ وَ إِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمُ النَّهُ وَاللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمُ وَ إِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمُ النَّهُ وَادَّتُهُمُ النَّهُ وَالْمَانَا وَ عَلَى رَبِّهِمُ يَتَوَكَّلُونَ ٥ الَّذِيْنَ يُقِيْمُونَ الصَّلُوةَ وَمِمَّا رَزَقُنْهُمُ يُنُونَ ٥ اللَّهُمُ دَرَجُتٌ عِنْدَ رَبِّهِمُ وَ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ كُنُونَ ٥ أُولَئِكَ هُمُ المُؤْمِنُونَ حَقًّا لَهُمُ دَرَجُتٌ عِنْدَ رَبِّهِمُ وَ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَرِيْمٌ ٥ ﴾ (الانفال: ٢-٤)

''بس ایمان والے تو وہ ہیں کہ جب اللہ کا ذکر کیا جاتا ہے تو ان کے دل ڈر جاتے ہیں اور جب اللہ کی آیات ان کے ایمان کو اور زیادہ کر دیتی اللہ کی آیات ان کے سامنے تلاوت کی جاتی ہیں تو وہ آیات ان کے ایمان کو اور زیادہ کر دیتی ہیں اور وہ لوگ اپنے رب پر تو کل کرتے ہیں جو کہ نماز کی پابندی کرتے ہیں اور ہم نے ان کو جو کچھ دیا ہے وہ اس میں سے خرج کرتے ہیں۔ یہی لوگ سے ایمان والے ہیں۔ ان کے لیے

التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب لفخر الدين الرازي (١٤٤/٥)

ر آب بنت میں اپ در جات کو کیے بلند کر سے بین کا ایک بلند کر سے بین کے بلند کر سے بین کر سے بین کے بلند کر سے بلند کر سے بین کے بلند کر سے بیار کے بلند کر سے بیار کے بلند کر سے بین کے بلند کر سے بیار کے بلند کر سے بلند کر سے بیار کے بلند کر سے بلند کر سے بیار کے بلند کر سے بلند کے بلند کر سے بلند کے بلند کر سے بلند کر سے بلند کر سے بلند کر سے بلند کے بلند کر سے

ان کے رب کے پاس بڑے درجے ہیں اور مغفرت اور عزت کی روزی ہے۔''

" وَجِلَتْ " كامعنى ہے: سہم جانا اور ڈر جانا۔ يہ سچے مؤمن كى صفت ہے كہ جب اللہ تعالى كو يادكيا جائے يا اسے اللہ كى ياد دلائى جائے ، تو اس كا دل ڈر جاتا ہے اور وہ احكامات برعمل پيرا ہونے اور خطرناك افعال كور كرنے ميں جلدى كرتا ہے۔

سفیان توری برایشہ نے فرمایا: میں نے اللہ تعالیٰ کے فرمان: ﴿ إِنَّمَا الْمُوْمِنُونَ الَّذِیْنَ إِذَا ذُکِرَ اللّٰهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ ﴾ ''ایمان والے تو بس وہ بیں کہ جب اللہ کا ذکر کیا جائے تو ان کے دل ڈر جاتے ہیں۔'' کے متعلق سدی برایشہ کو بیفرماتے ہوئے ساہے کہ: اس سے مراد وہ شخص ہے جوظلم کرنے کا ارادہ کرلے یا نا فرمانی کا پروگرام بنا لے تو اے کہا جائے کہ اللہ سے ڈرتو اس کا دل دھل جائے۔ •

خوف، الله كا ايما كوڑا ہے كه وہ اس كے ساتھ اپنے بندوں ميں سے جس كو چاہتا ہے سيدها كر ديتا ہے۔ الله كى سزا، اس كى ہيبت، عظمت اور اكرام كا خيال ركھنا اور خوف كھانا، يہى الله تعالىٰ سے خوف كھانا ہے۔ چنا نچه ابوسلمان نے فرمایا: جب كى دل سے خوف ختم ہو جائے تو وہ دل خراب ہو جاتا ہے۔ الله جل وعلا اور اس كى صفات كى معرفت كے بغیر الله سے خوف ناممكن ہے۔ فضيل بن عياض برائله كا فرمان ہے: بندہ جس قدر الله كو جانے لگا اى قدر الله سے ڈرے گا اور بندے كوجس قدر جنت كا شوق ہوگا اى قدر وہ دنیا سے بے رغبتی اختیار كرے گا۔ ٥

اللہ تعالیٰ ہے خوف ایسی شان دارعبادت ہے جس کی خواہش ہرکوئی کرتا ہے۔ گریہ بندے کے اپنے رب عزوجل کے حکم کوصدق دل ہے قبول کرنے اور اللہ جل و علا کے خوف اور احترام کی وجہ سے اللہ کے حکم کے مقابلے میں خواہش نفس کو پس پشت ڈال دینے کی صورت میں ہی ممکن ہے۔ وہ محف خوف کھانے والانہیں ہے جو آنسو بہائے اور پھر آنسو پونچھ ڈالے بلکہ خوف کھانے والاختص تو وہ ہے جو ہراس کام کو چھوڑ دے جس کے کرنے پراسے بکڑے جانے اور سزاکا خوف ہو۔ چنانچ فضیل بن عیاض پراللہ نے فرمایا: جب تجھ سے کہا جائے: کیا تو اللہ سے خوف کھاتا ہے؟ تو تو خاموش رہ،اگر تو کے: ہیں، تو تو نے کفرکیا، اوراگر تو کے: ہاں، تو تو

<sup>1</sup> نفسير القرآن العظيم لابن كثير (١٠/٣)

<sup>2</sup> تهذيب مدارج السالكين لابن قيم الحوزية (صفحة ٢٧٠).

<sup>🤁</sup> شعب الإيمان (١٢/١٥).



نے حجموث بولا۔ 🕈

جیسا کہ بہت ہے لوگوں کا حال ہے کہ ان کی زندگی میں اُمید، خوف پر غالب آ جاتی ہے چروہ اللہ کی رحمت کو یادر کھتے ہیں اور سزا کو بھول جاتے ہیں اور اپنی جنت کا تو خیال رکھتے ہیں لیکن اپنی جہنم کو بھول جانے کی کوشش کرتے ہیں، جب کہ مطلوب و مقصوداس کے برعکس ہے۔ جب آ پاللہ ہے اپنے خوف کی صدافت کو پر کھنا چاہیں تو آپ فور کریں کہ جب آپ علیحدگی میں ہوتے ہیں تو اللہ کی محارم (حرام کردہ افعال واقوال) کے ساتھ کیسا معاملہ کرتے ہیں۔ بعض لوگ ایسے ہیں کہ جب وہ علیحدگی میں ہوتے ہیں تو اللہ کی محارم کو پامال کرتے ہیں اس لیے کہ وہ اللہ کو شخص طور پر ملحوظ نہیں رکھتے اور نہ ہی اس کی سزا سے ڈرتے ہیں بلکہ وہ تو ان لوگوں کے حراث ہوا ہوا تھا ہے ، اور جن کے ساتھ اس کا تعلق ہے اور جو اس کے ساتھ تا کہ کہ تھاتی ہوا ہوا گو بیان میں جوائے ہیں۔ رسول اللہ طشے ہیں۔ رسول اللہ طشے ہیں کو فا ہر کرتے ہیں ، ایسے لوگوں کی نیکیاں پراگندہ فرمایا ہے کہ جولوگ لوگوں کے سامے اللہ سے خوف اور اپنی نیکی کو ظاہر کرتے ہیں ، ایسے لوگوں کی نیکیاں پراگندہ فرمایا ہوں کی طرح ہو جا کیس گی۔ چنا نی سامے اللہ سے خوف اور اپنی نیکی کو ظاہر کرتے ہیں ، ایسے لوگوں کی نیکیاں پراگندہ فرمایا ہوں کی طرح ہو جا کیس گی۔ چنا نی سامے اللہ سے خوف اور اپنی نیکی کو ظاہر کرتے ہیں ، ایسے لوگوں کی نیکیاں پراگندہ فرمایا ہوں کی طرح ہو جا کیس گی۔ چنا نی سی بی ۔ چنا نیم سیرین اثو بان بن النے سے دوارت ہے کہ رسول اللہ طشے میں گی۔ چنا نیم سیریا تو بان بن النے کی حوالوں کی طرح ہو جو باکی ہیں گی۔ چنا نیم سیریا تو بان بن النے کی دوارت ہے کہ رسول اللہ طشے ہوئے نے فرمایا:

(( لأعلمن أقواما من أمتي يأتون يوم القيامة بحسنات أمثال جبال تهامة بيضاء، فيجعلها الله هباء منثورا، أما إنهم إخوانكم ومن جلدتكم ويأخذون من الليل كما تأخذون، ولكنهم قوم إذا خلوا بمحارم الله انتهكوها.))

''میں اپنی اُمت میں سے ایسے لوگوں کو جانتا ہوں جو قیامت کے دن تہامہ کے سفید پہاڑوں جیسی نیکیاں لے کر آئیں گے، لیکن اللہ انہیں پراگندہ ذروں کی طرح کر دے گا، خبر دار! وہ تمہارے ہی بھائی ، تمہارے ہی خاندان سے اور تمہاری طرح راتوں کو عبادتیں کرنے والے ہوں گے لیکن (کوتا ہی یہ ہوئی ہوگی کہ) وہ جب علیحدگی میں ہوتے تو اللہ کی محارم کو پامال کرتے تھے۔''

تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي للمباركفوري (٣٢١/٧) وفيض القدير للمناوي (٣٣٢/١)، والصدق منحاة لسعيد عبد العظيم (صفحة ٤٥).

<sup>🕏</sup> رواہ البيهقي في شعب الإيمان، وصححه الألباني في صحيح الحامع (٥٠٢٨). كتاب و سنت كي روشني ميں لكهي جانے والي اردو اسلامي كتب كا سب سے بڑا مفت مركز

حراث الله المراسخة من المراسخة

اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات سے خوف کھانے والے ہر شخص کوخوش خبری دی ہے کہ اس کے لیے ایک جنت نہیں بلکہ دوجنتیں ہوں گی۔ جب کہ اللہ تعالیٰ سے ڈرنے والے لوگوں کی بھی دوشتمیں ہیں: مقربین اور اصحاب مین اللہ تعالیٰ نے پہلے مقربین (مقرب لوگ) کی دوجنتوں کا ذکر کیا ، پھر اصحاب الیمین (داہنے ہاتھ والوں) کی دوجنتوں کا ذکر کیا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَلِمَنُ خَافَ مَقَامُ رَبِّهِ جَنَّتَانَ ﴾ (الرحمن: ٢٦)

''اور جواپنے رب کے سامنے کھڑا ہونے سے ڈر گیااس کے لیے دوجنتیں ہیں۔''

يفرفر مايا:

﴿ وَمِنُ دُونِهِمَا جَنَّتَانِ ﴾ (الرحمن: ٦٢)

''ان کے علاوہ دوجنتیں اور ہیں۔''

رسول الله طنظ الله على ان جارول جنتول كى صفات كو جمارے سامنے بيان فرمايا ہے۔ جيسا كه سيّدنا عبدالله بن قيس وَلي عديث ميں ہے كه رسول الله طنط اَليّا في ارشاد فرمايا:

(( إن في الجنة جنتين من فضة آنيتهما وما فيهما، وجنتين من ذهب آنيتهما وما فيهما، وما بين القوم وبين أن ينظروا إلى ربهم إلا رداء الكبرياء على وجهه في جنة عدن. )) •

''بلاشبہ جنت میں دوجنتیں ایک ہیں جن کے برتن اور جو کچھان میں ہے وہ سب چاندی کا ہے، اور دوجنتیں ایسی ہیں کہ ان کے برتن اور جو کچھان میں ہے وہ سب سونے کا ہے۔ جنت عدن میں (کھبرنے والے جنتی) لوگوں کے اور اللّٰدرب العزت کے دیدار کے درمیان صرف کبریائی کی جا در ہوگی جواللّٰدعز وجل کے چیرہ مبارک برہوگی۔''

اس حدیث کا سیّدنا ابو ہر رہ ہ ہوائیئؤ کی روایت کردہ مندرجہ ذیل حدیث کے ساتھ کوئی تعارض نہیں۔ جس میں رسول الله ﷺ نے ارشاد فر مایا:

(( الجنة بناؤها لبنة من فضة ولبنة من ذهب، وملاطها المسك الأذفر، وحصباؤها اللؤلؤ والياقوت، وتربتها الزعفران، من يدخلها

❶ رواه الإمام أحمد\_ الفتح الرباني\_ (١٩١/٢٤) والبخاري (٤٨٧٨) ومسلم (١٨٠) والترمذي (٢٨٢٨) وابن ماجه (١٨٦)

ینعم لا یبناس، ویخلد لا یموت، لا تبلی ثیابهم، و لا یفنی شبابهم) •

(منت کی عمارت اس طرح کی ہے کہ ایک اینٹ چاندی کی اور ایک اینٹ سونے کی ہے، اس کا گارا اعلی قسم کی خوشبو دار کستوری کا ہے، اس کی کنگریاں موتی اور یا قوت کی ہیں، اس کی مثل زعفر ان کی ہے، جواس میں داخل ہوگا وہ خوش گوار نعمتوں والی زندگی بسر کرے گا، کہمی مصیبت نہ پائے گا، ہمیشہ زندہ رہے گا کہمی نہیں مرے گا، نہ اس کے کپڑے بوسیدہ ہوں گے اور نہ اس کی جوانی فنا ہوگا۔''

ان دونوں حدیثوں میں علامہ ابن حجر برالللہ نے اپنے اس قول کے ساتھ تطبیق دی ہے کہ'' پہلی حدیث میں ہر جنت میں موجود برتنوں دغیرہ کا بیان ہے جب کہ دوسری حدیث میں تمام جنتوں کی دیواروں کا بیان ہے۔'' کا علامہ ابن حجر رالیہ نے اپنے اس قول پرسیّدنا ابو ہریرہ زائی سے تابت شدہ فرمان سے دلیل پکڑی ہے جس میں انہوں نے فرمایا ؟

((حائط الجنة لبنة من ذهب ولبنة من فضة و درجها الياقوت واللؤلؤ وكنا نحدث أن رضراض أنهارها اللؤلؤ وترابها الزعفران.) • " "جنت كى ديوار ميں ايك اينك سونے كى ہاورايك اينك چاندى كى ہے۔اس كى سيرهياں ياقوت اورموتى كى جي اور ہم آپس ميں باتيں كيا كرتے تھے كه اس كى نهروں كى ناليوں ميں پڑى ہوئى كنكرياں موتى بيں اوراس كى مٹى زعفران ہے۔''

☆......☆

#### چوتها عمل

### اللهءعز وجل برتو كل كرنا

اعلی جنتوں میں درجات کی بلندی کا باعث بننے والا چوتھاعمل الله عزوجل پر تو کل کرنا ہے۔ چنانچیہ

 <sup>◘</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني (٢٤/٢٤)، والترمذي (٢٥٢٦)، وصححه الألباني في صحيح الحامع
 (٣١١٦).

<sup>♦</sup> فتح الباري بشر - صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (١٢/١٤)، (- ٤٤٤٧)

 <sup>●</sup> رواه ابن أبي الدنيا موقوفا، وقال شعيب الأرناؤط في تخريحه شرح السنة للبغوي (٢٢٨/١٥) رجاله ثقات، وقال الألباني في صحيح الترغيب والترهيب: صحيح لغيره (٣٧١٦)

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ وَ إِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمُ النَّهُ

زَادَتُهُمُ اِيُمَانًا وَ عَلَى رَبِهِمُ يَتَوَكَّلُونَ ٥ الَّذِيْنَ يُقِيُمُونَ الصَّلُوةَ وَ مِمَّا رَزَقُنْهُمُ يُنُفِقُونَ ٥ اُولَيْلَتَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَهُمْ دَرَجْتٌ عِنْدَ رَبِهِمُ وَ مَغُفِرَةٌ وَ رِزْقُ

كَرِيْمٌ ﴾ (الانفال: ٢\_٤)

''ایمان والے تو بس وہ بیں کہ جب اللہ کا ذکر کیا جاتا ہے تو ان کے دل ڈر جاتے ہیں ، اور جب اللہ کی آیات ان کے ایمان کو اور زیادہ کر جب اللہ کی آیات ان کے سامنے تلاوت کی جاتی ہیں تو وہ آیات ان کے ایمان کو اور زیادہ کر یتی ہیں اور وہ لوگ اپنے رب پر تو کل کرتے ہیں ، جو کہ نماز کی پابندی کرتے ہیں اور ہم نے ان کو جو پچھ دے رکھا ہے وہ اس میں سے خرچ کرتے ہیں ، یہی لوگ سے ایمان والے ہیں ان کے لیے ان کے رب کے پاس بہت سے درجات ، مغفرت اور عزت کی روزی ہے۔''

اس طرح الله تعالى كافرمان ہے:

﴿ وَالَّذِيْنَ امْنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ لَنُبَوِّنَنَّهُمْ مِّنَ الْجَنَّةِ غُرَفًا تَجُرِى مِنُ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ خُلِدِيْنَ فِيُهَا نِعُمَ اَجُرُ الْعٰمِلِيْنَ ٥ الَّذِيْنَ صَبَرُوا وَ عَلَى رَبِّهِمُ يَتُوَكِّلُونَ ﴾ (العنكبوت: ٥٩،٥٨)

''اور جولوگ ایمان لائے اور انہوں نے نیک عمل کیے ، انہیں ہم یقیناً جنت کے ان بلند بالا خانوں میں جگہ دیں گے جن کے ینچ چشمے بہدرہے ہیں، جہاں وہ ہمیشہ رہیں گے، (نیک) عمل کرنے والوں کا کیا ہی اچھا اجر ہے ، وہ جنہوں نے صبر کیا اور وہ اپنے رب پر تو کل کرتے ہیں۔''

بالا خانوں سے مراد' اعلیٰ جنتوں میں محلات ہیں۔' اللہ عزوجل پر توکل کرنا ایک قلبی فریضہ ہے جو ایمان کی اصل اور بنیاد کا تصور پیش کرتا ہے جس کو خالصتا اللہ تبارک و تعالیٰ کے لیے خاص کرنا واجب ہے۔اللہ تعالیٰ کے فرمان ﴿ وَ عَلَى اللّٰهِ فَتَوَ تَّکُلُواْ اِنْ کُنْتُم مُوْمِنِیْنَ ﴾ (المائدة: ٢٣)' تم اگرمؤمن ہوتو اللہ ہی پر توکل کرو۔' سے ثابت ہوتا ہے کہ اللہ علیم و خبیر پر کمال توکل کے بغیر کمال تو حید اور کمال ایمان کا حصول ناممکن ہے۔

الله پرتوکل کرنے والا شخص صرف الله ہی ہے اُمیدر کھتا ہے، اس کی طرف رُخ کرتا ہے، اس سے اپنی ضروریات کا مطالبہ کرتا ہے، اس کی طرف رغبت رکھتا ہے، اور اپنے رب جل و علا سے ہی سوال کرتا ہے۔ علامہ ابن قیم (رائیسیہ) نے بعض اولیاء کرام سے نقل کرتے ہوئے بیان کیا ہے کہ:

''الله پر تو کل کرنے والا شخص اس بچے کی مانند ہے جواپنی ماں کی چھاتی کے علاوہ کسی چیز کو پناہ گاہ نہیں جانتا، اسی طرح الله پر تو کل کرنے والا شخص اپنے رب سجانہ و تعالیٰ کی بارگاہ میں ہی پناہ کیڑتا ہے۔'' •

ہمیں اس بات کاعلم ہونا بھی ضروری ہے کہ کامل تو کل یہ ہے کہ اسباب پر بھروسہ کیے بغیر اور ان کے ساتھ دلی تعلق قائم کیے بغیر ان اسباب کو استعمال کرنا ہے ، جو کوئی بھی اللہ پر تو کل کرتا ہے ، اللہ اس کو کافی ہو جاتا ہے اور اسے راہ دکھاتا ہے ۔ جیسا کہ فرمانِ الہی ہے :

﴿ وَمَنُ يَّتُوَكُّلُ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسُبُهُ ﴾ (الطلاق: ٣)

'' جو شخص الله پرتو کل کرے گا اللہ اسے کافی ہوگا۔''

جناب مغیرہ رائی ہیں عبدالرحمٰن سے روایت ہے ، انہوں نے بیان کیا: ''سیّدنا سلمان فاری رہائی کا سیّدنا عبداللہ بن سلام رہائی ہیں ہوگے۔ وہ کہنے لگے: اگر آپ مجھ سے پہلے فوت ہو گئے تو مجھے بتا ہے گا کہ آپ کو کیا ملا ہے؟ اور اگر میں آپ سے پہلے فوت ہو گیا تو میں آپ کو بتاؤں گا۔ (جناب مغیرہ رہائی اُنے بیان کیا: پھرسیّدنا سلمان رہائی کو نہیں آپ کو بتاؤں گا۔ (جناب میں) دیکھا بیان کیا: پھرسیّدنا سلمان رہائی کو سیّد کا عبداللہ بن سلام رہائی نے نہیں (خواب میں) دیکھا ، تو پوچھا: این کیا حال ہے؟ انہوں نے جواب دیا: بہت اچھا۔ پوچھا: آپ نے اعمال میں سے کی عمل کو افضل پایا؟ تو انہوں نے جواب دیا: میں نے توکل کو مجیب چیز پایا ہے۔ ●

☆.....☆

#### پانچواں عمل

للنبر

اعلی جنتوں میں درجات کی بلندی کا باعث بننے والا پانچوال عمل صبر ہے۔صبر کی دوقتمیں ہیں: شرعی

**<sup>1</sup>** تهذيب مدارج السالكين لابن قيم الجوزية (صفحة: ٣٣٩).

**②** رواه أبو نعيم في الحلية (١/٥/١)، والذهبي في سير أعلام النبلاء (١/٥٥).

### و في بنت مي اپ در بات كو كيم بلدكر كئة بين؟ كي الدكر كله بين الدكر كله

تكاليف پرصبراورآ زمائش ومصيبت پرصبر-

### اوّل قشم: شرعی تکالیف برصبر

الله عزوجل نے ارشادفر مایا:

﴿ وَالَّذِيْنَ امْنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ لَنُبَوِّنَنَّهُمْ مِّنَ الْجَنَّةِ غُرَفًا تَجُرِى مِنُ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ خُلِدِیْنَ فِیْهَا نِعُمَ اَجُرُ الْعٰمِلِیْنَ ٥ الَّذِیْنَ صَبَرُوا وَعَلٰی رَبِّهِمُ یَتَوَکَّلُوْنَ ﴾ (العنکبوت: ٥٩،٥٨)

"جولوگ ایمان لائے اور انہوں نے نیک عمل کیے، ہم یقیناً انہیں جنت کے ان بلند بالا خانوں میں جگہ دیں گے جن کے نیچ نہریں بہدرہی ہیں، وہ ہمیشہ وہاں رہیں گے جمل (صالح) کرنے والوں کا کیا ہی اچھا اجر ہے، وہ جنہوں نے صبر کیا اور وہ اپنے رب پرتو کل کرتے ہیں۔'

ندگورہ بالا آیت میں صبر ہے مراد شری تکالیف پرصبر ہے جس کی تعریف یہ ہے کہ''نفس کا اللہ عزوجل کی اطاعت پر کاربند ہونا ادراللہ عزوجل کی معصیت اور نافر مانی ہے زک جانا۔'' جیسا کہ اللہ عزوجل کا فرمان ہے:
﴿ وَاتَّبِعُ مَا يُونِ خَي اِلْيُكُ وَاصْبِرُ حَتَّى يَحُكُمَ اللّٰهُ وَهُوَ خَيْرُ الْحُحِمِيْنَ ﴾

(يونس: ۱۰۹)

''اور آپ اس کی اتباع کرتے رہے جو آپ کے پاس وی (کے ذریعہ) بھیجا جاتا ہے اور صبر

کیجے یہاں تک کہ اللہ فیصلہ کردے اور وہ سب فیصلہ کرنے والوں میں سے بہترین ہے۔'

اللہ عزوجل نے سورۃ الفرقان میں جہاں رحمٰن کے بندوں کا اور ان کے شاندارا عمال کا ذکر کیا کہ جن

کرنے سے وہ ثواب اور اجر پا کمیں اور ان اعمال کے صلہ میں وہ اس عظیم وصف (رحمان کے بندے) کے

مستحق تھیریں وہیں اللہ عزوجل نے ان تکالیف کو برداشت کرتے ہوئے ان پرصبر کرنے کے نتیجہ میں ان کے

لیے جنت میں جو بلند بالا خانے تیار کرد کھے ہیں ان کا بھی ذکر کیا ہے۔ چنانچہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے فرمایا:

﴿ اُو لَئِلْکَ یُجُوزُونَ الْغُولُ فَا قَبِهَا صَبَرُوا وَیُلَقَونَ فِیْهَا تَحِیَّةً وَسَلَا مَا ﴾

(الفرقان: ٧٥)

''یہی وہ لوگ ہیں جنہیں ان کے صبر کے بدلے جنت کے بلند بالا خانے دیے جا کیں گے ، جہاں انہیں دعا وسلام پنجایا جائے گا۔'' < (آب جنت میں اپ درجات کو کیے بلند کر کتے ہیں؟ کی گھڑی کے دوہ اس کی ادائیگی برصبر کرے۔ تو جوکوئی نیک عمل کے ثواب کا ارادہ رکھتا ہواہے جا ہے کہ وہ اس کی ادائیگی برصبر کرے۔

علامہ ابن کثیر رہ اللہ نے فر مایا: صبر کی دو قسمیں ہیں: محارم اور گناہ کے کاموں کو چھوڑ نے پر صبر کرنا اور اطاعت و فر ماں برداری اور تقرب ( إلی اللہ ) کا ذریعہ بننے والے کام کرنے پر صبر کرنا۔ دوسری صورت (اطاعت و فر ماں برداری کے کام کرنے پر صبر کرنا ) میں ثواب زیادہ ہے کیونکہ (بندوں ہے ) یہی مقصود ہے۔ جب کہ صبر کی ایک تیسری قتم بھی ہے اور وہ ہے مصائب و مشکلات پر صبر کرنا اور یہ اس طرح واجب ہے جس طرح برائیوں سے بخشش طلب کرنا واجب ہے۔ •

مسلمان مخص پرواجب ہے کہ وہ اللہ کے حکموں کو اختیار کرنے اور اس کے منع کردہ کاموں سے پر ہیز کرنے پر اپنے نفس کو پوری طرح محنت اور کوشش پر لگا دے، اس پر اپنے نفس کو کار بندر کھے، اپنے نفس کی طرف سے اس کو ملنے حفاظت ، اور اپنے نفس کو اس عظیم اجر و ثواب کی اُمیداور آرزودلائے جو اللہ عزوجل کی طرف سے اس کو ملنے والا ہے۔ کیونکہ قیود اور پابند یوں کی نفرت نفس کی فطرت میں رکھ دی گئی ہے۔ چنا نچے اللہ عزوجل نے ارشاد فرمایا:

﴿ رَبُّ السَّمُوٰتِ وَ الْاَرُضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَاعُبُدُهُ وَ اصْطَبِرُ لِعِبَادَتِهِ هَلُ تَعُلَمُ لَهُ سَمِيًّا ﴾ (مريم: ٦٥)

''آ سانوں کا ، زمین کا اور جو کچھان کے درمیان ہے سب کا رب وہی ہے تو اس کی بندگی کر اور اس کی عبادت پر جم جا ، کیا تیرے علم میں اس کا ہم نام کوئی اور بھی ہے؟''

جیسا کہ ایمان والوں کے لیے اس بات کو لازی قرار دیا گیا ہے کہ وہ اللہ کی اطاعت وفر ماں برداری پر ایک دوسرے کو صبر کی تلقین کریں اور اس فریضہ کی ادائیگی میں برضا و رغبت ، بغیر کسی شک کے ، آنے والی تکالیف کو برداشت کرتے ہوئے خود بھی صبر کریں ، چنانچہ اس عظیم فریضہ کی ادائیگی دوصفات کے بغیر ناممکن ہے ، ایک اللہ کی محبت اور دوسرے اس کی خشیت ۔ ہم اللہ کی محبت اور اس کی خشیت کے ذریعے اللہ کے حکم سے این مراد کو بہنچ سکتے ہیں۔ علامہ ابن قیم الجوزیہ رائیلہ نے فرمایا:

"(الله تعالیٰ کی ) خشیت اور محبت کا آپس میں ایسا گہراتعلق ہے کہ جب یہ کسی شخص میں جمع ہو جا کیں تو پھر (الله تعالیٰ کے ) حکموں پر عمل پیرا ہونے اور منع کردہ چیزوں سے اجتناب کی

أن العظيم لابن كثير (١/٢٨٥).

صورت میں اس کا نتیجہ نکلتا ہے۔' 🕈

اعمال واحوال کے مختلف ہونے کے لحاظ سے شرعی تکالیف پرصبر کا تواب بھی مختلف ہوتا ہے، پرفتن دور میں جب کہ کوئی ممد و معاون بھی نہ ہو، یہ اجر و تواب بچاس شہداء کے اجر و تواب تک بڑھ جاتا ہے، اور یہ اس وقت ممکن ہے جب دین سے دُوری اور اہل سنت والجماعت کے طریقہ سے انحراف کی صورت پیدا ہو جائے۔ بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ سنت کو مضبوطی سے تھامنے والے شخص کا حال آزمائش اور تکلیف کی شدت کے جائے۔ بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ سنت کو مضبوطی سے تھامنے والے شخص کا حال آزمائش اور تکلیف کی شدت کے باعث ہاتھ میں انگارہ بکڑنے والے شخص کی مانند ہو جاتا ہے۔ چنانچہ سیّدنا عبداللہ بن مسعود رہائی سے روایت ہے کہ رسول اللہ سے میں انگارہ کی خرمایا:

(( إن من ورائكم زمان صبر للمتمسك فيه أجر خمسين شهيدا منكم.)) •

''تہہارے بعد صبر کا ایک ایسا دور آئے گا کہ اس میں (سنت کو) مضبوطی سے پکڑنے والے شخص کا اجرو ثوابتم میں اعلیٰ بچپاس شہیدوں کے اجرو ثواب جیسا ہوگا۔''

یہ بات تو معلوم ہے کہ شہید اعلی منازل و مراتب پر فائز ہوگا تو پھررسول اللہ طنے آیا ہے۔ بچاس شہداء کے اجروثواب کو پانے والے شخص کے نصیب کی کیا بات ہے؟

اس جیسی ایک اور روایت بھی ہے جے سیّدنا معقل بن بیار رہالیّن نے رو ایت کیا ہے کہ رسول الله طبیع نے ارشاد فر مایا:

(( العبادة في الهرج كهجرة إلي. )) •

" ہنگا ہے اور افراتفری میں عبادت کرنا میری طرف ہجرت کرنے کے مترادف ہے۔"

ندکورہ بالا حدیث اور اس جیسی دوسری احادیث پرفتن دور میں، جب کہلوگ دین سے دُور ہوں اور اپنے معاملات میں مشغول ہوں،اللہ کی عبادت کی قدرومنزلت بیان کرتی ہیں۔

<sup>1</sup> الفوائد لابن قيم الحوزية (صفحة ٢٢١).

<sup>2</sup> رواه الطبراني، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٢٢٣٤).

<sup>€</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني (٤٧/٢٤)، ومسلم (٢٩٤٨)، والترمذي (٢٢٠٢)، وابن ماجة (٣٩٨٥).

### ﴿ وَبِهِ بِنَ مِن بِدِر مِات کو کیے بلد کر مختے ہیں؟ کی کھی ہے؟ کہ ہے؟ دوسری قتم ...... آز ماکش برصبر:

سيّدنا ابو مريره وفاتفوّ سے روايت ہے كدرسول الله والله في ارشاد فرمايا:

((إن الرجل ليكون له المنزلة عند الله فما يبلغها بعمل فلا يزال الله يتليه بما يكره حتى يبلغه إياها.)) •

''الله عزوجل کے ہاں کسی مخص کی کوئی منزل اور مرتبہ ہوتا ہے جسے وہ اپنے کسی عمل کے ذریعے حاصل نہیں کرسکتا ، پھر اللہ تعالیٰ اس بندے کوآ زمانا شروع کر دیتا ہے اور اس کی ناپسندیدہ اشیاء سے اس کوآ زماتار ہتا ہے۔''

آ زمائش اورمصیبت ، الله کی مخلوق میں الله کی سنت ہے جس سے نه تو کسی مسلمان کے لیے کوئی راو فرار ہے اور نہ ہی کوئی کا فرمتنیٰ ہے۔ چنانچہ الله تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ لَتُبْلَوُنَّ فِي أَمُوَالِكُمْ وَ أَنْفُسِكُمْ ﴾ (آل عمران: ١٨٦)

''یقیناً تمہارے مالوں اورتمہاری جانوں میں تمہاری آ ز مائش کی جائے گی۔''

اس طرح الله جل جلاله في فرمايا:

﴿ إِنَّا خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنْ نُطُفَةٍ أَمُشَاجٍ نَّبُتَلِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيْعًا بَصِيْرًا ﴾

(الدهر: ٢)

"بے شک ہم نے انسان کو ملے جلے نطفے سے پیدا کیا تا کہ ہم اس کا امتحان لیں، ہم نے اس کو سننے والا ، دیکھنے والا بنایا ہے۔ "

الله عزوجل كاييفرمان بھى ہے كه؛

﴿ اَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتُرَكُوا أَنْ يَقُولُوا امَّنَّا وَهُمُ لَا يُفْتَنُونَ ﴾

(العنكبوت: ٢)

'' کیالوگوں نے بیگان کررکھا ہے کہ ان کے صرف اس دعوے پر کہ ہم ایمان لائے ہیں، ہم انہیں بغیر آ زمائے ہوئے ہی چھوڑ دیں گے۔''

لیکن مؤمن کا امتیازیہ ہے کہ وہ اللہ عزوجل ہے بہت بڑا اجر وثواب حاصل کرنے کی غرض ہے ان

 <sup>(</sup>واه الحاكم (٢٤٤/١)، وابن حبان، وحسنه الألباني في صحيح الجامع (١٦٢٥).

ر آپ بنت میں آپ درجات کو کیے بلند کر سکتے ہیں؟ کی کھی اپند کر سکتے ہیں؟ کی کھی گھی گھی گھی۔ مصائب ومشکلات کا صبر ورضا اور یقین کے ساتھ سامنا کرتا ہے۔

کیا آپ کومعلوم نہیں کہ اللہ تعالیٰ جب آپ سے محبت کرتا ہے تو آپ کی آ زمائش میں اضافہ کردیتا ہے؟ ( دنیا میں ) کوئی حاکم و بادشاہ جب اپنی قوم وقبیلہ کے افراد میں سے کی شخص سے محبت کرتا ہے تو اس پر بدرینج انعام کرتا ہے، اس کو ( مال ومتاع ) دینے میں بہت فراخی کا مظاہرہ کرتا ہے اور اسے اعلیٰ مناصب پر فائز کرتا ہے تا کہ اس کے راحت و آ رام اور انعام و اکرام میں اضافہ کر سکے۔ جب کہ شہنشاہ عالم اور احکم الحاکمین ( کا معاملہ اس سے بالکل مختلف ہے ) جب وہ کسی قوم سے محبت کرتا ہے تو ان کو آ زما تا ہے پھر جب وہ صبر کرتے ہیں تو ان کے درجات کو بلند کر دیتا ہے۔ بہت سے مسلمان اس امر واقعی سے عافل ہیں، جب اللہ صبر کرتے ہیں تو ان کے درجات کو بلند کر دیتا ہے۔ بہت سے مسلمان اس امر واقعی سے عافل ہیں، جب اللہ انہیں آ زما تا ہے تو وہ اللہ کے متعلق برگمانی کرنے لگ جاتے ہیں اور سجھتے ہیں کہ اللہ ان سے ناراض ، ناخوش اور غصے میں ہے۔ جب کہ سیّد نامحود بن لبید بڑائیڈ سے روایت ہے کہ رسول اللہ میشے آئے نے ارشاد فر مایا:

(( إذا أحب الله قو مًا ابتلاهم ، فمن صبر فله الصبر و من جزع فله ( إذا أحب الله قو مًا ابتلاهم ، فمن صبر فله الصبر و من جزع فله

(( إذا أحب الله قوما ابتلاهم، فمن صبر فله الصبر ومن جزع فله الجزع.) • الجزع. )) •

''الله جب کسی قوم سے محبت کرتا ہے تو ان کو آز مانا شروع کر دیتا ہے، اب جو صبر کرے تو اس کے لیے (اس کے )صبر (کا اجروثواب) ہے اور جو بے صبری کا مظاہرہ کرے تو اس کے لیے (اس کی ) بے صبری (کا گناہ اور سزا) ہے۔''

محمد بن خالد نے اپ والد سے اور انہوں نے ان کے داداخاتیٰ سے روایت کیا ہے کہ وہ اپ ایک بھائی کی زیارت کی غرض سے نکلے جس کے متعلق انہیں خبر پہنی تھی کہ وہ بیار ہے، جب وہ اس کے پاس آئے تو کہنے نگے: میں آپ کے پاس آپ میں آپ کی عیادت کرنے اور آپ کوخوش خبری دیے کی غرض سے آیا ہوں۔ وہ (مریض) کہنے لگا: آپ نے (ایک وقت میں) ان تمام چیزوں کو کیے جمع کرلیا ہے؟ تو وہ فرمانے لگے: میں آپ سے ملاقات اور آپ کی زیارت کرنے کا ارادہ لے کر (گھر سے) نکلا تو مجھے معلوم ہوا کہ آپ بیار ہیں (تو میں نے عیادت کا بھی ارادہ کرلیا) تو یہ عیادت ہوگئی اور (اب) میں آپ کواس چیز کی خوش خبری دیتا ہوں جے میں نے رسول اللہ مشاع کے اسے ، آپ نے ارشاد فرمایا:

❶ رواه الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (١٢٩/١٩)، والترمذي (٢٣٩٦)، وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب
 ٢٣٤٠٦).

( اذا سرق ترااه المرابع : الأمرون المالية والمرابع والمرابع والمرابع في المرابع في المربع في ال

(( إذا سبقت للعبد من الله منزلة لم يبلغها بعمله ابتلاه الله في جسده أو في ماله أو في ولده ثم صبره حتى يبلغه المنزلة التي سبقت له منه. )) •

"جب الله کی طرف سے (بندے کو ملنے والا) درجہ اور مقام بندے کی دسترس سے اتنا آگ نکل جائے کہ پھراس تک وہ اپنی ملل کے ذریعے نہیں پہنچ سکتا تو الله تعالیٰ اس کے جسم ، مال اور اولا دمیں اس کی آز مائش کرتا ہے ، پھر الله اس کو صبر کی تو فیق بھی دے دیتا ہے ، یہاں تک کہ اس بندے سے سبقت کر جانے والے درجہ اور مقام پر الله اس کو فائز فرمادیتا ہے۔"

لہذا جب آپ کوکس بیاری ، آفت ، مصیبت اور معاثی پریشانی کے ذریعے آزمایا جائے تو آپ پر لازم ہے کہ آپ '' إِنّا لِلّٰهِ وَإِنَّا اِللّٰهِ رَاجِعُونَ (یقیناً ہم اللّٰہ تعالیٰ کی ملکیت ہیں اور ای کی طرف لوٹے والے ہیں) کہہ کر اللّٰہ کی طرف رجوع کریں۔ صبر کے زیور سے آراستہ ہوں اور کثرت سے اللّٰہ کی تعریف کریں، کیونکہ اللّٰہ تعالیٰ آپ کو وہ بلند و بالا مرتبہ و مقام اور درجہ دینا چاہتا ہے (جو آپ کی دستریں سے باہر ہوتا ہے) اور ریبھی یا در ہے کہ ) اس تکلیف و بیاری وغیرہ کے علاج اور اس سے شفا کی غرض سے شرعی اسباب کے استعمال کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ بعض پریشان حال لوگ جب تندرست اور صحت مند لوگوں سے ملتے ہیں تو وہ سیجھتے ہیں کہ وہ تندرست لوگ ان سے بہتر ہیں لیکن انہیں اس بات کاعلم نہیں ہوتا کہ اللّٰہ عز وجل نے مصیبت زدہ اور پریشانی پرصبر کرنے والوں کے لیے کتنا برااجر و ثواب تیار کر رکھا ہے۔ چنا نچے سیّد نا جابر بن عبد اللّٰہ و نظافی اللّٰہ علیہ کے ارشاد فر مانا:

(( يود أهل العافية يوم القيامة حين يعطى أهل البلاء الثواب لو أن جلودهم كانت قرضت في الدنيا بالمقاريض. )) •

'' قیامت کے روز جب پریشان حال اور مصیبت زرہ لوگوں کو اجر و ثواب دیا جائے گا تو تندرست وخوش حال لوگ خواہش کریں گے کاش دنیا میں ان کی چرایوں کو قینچیوں کے ساتھ

❶ رواه الإمام أحمد الفتح الرباني (١٣٣/١٩) وابوداود (٣٠٩٠)، وحسنه السيوطي في الجامع الصغير (٦٦٩)،
 والساعاتي في كتاب الفتح الرباني (١٣٣/١٩)، وقال الألباني في صحيح الترغيب والترهيب: صحيح لغيره (٣٤٠٩)
 ◘ رواه الترمذي (٢٤٠٢)، وحسنه السيوطي في الجامع الصغير (٧٧٤)، والألباني في صحيح الجامع (٤٨٤).

﴿ آ پ جنت میں آپ درجات کو کیے بلند کر یکتے ہیں؟

كاث دياجاتا۔"

سیّدہ عائشہ وٹائنٹہا سے روایت ہے کہ نبی کریم ملتے ویل نے ارشاد فرمایا:

(( إن الصالحين يشدد عليهم وإنه لا يصيب مؤمنا نكبة من شوكة فما فوق ذلك إلا حطت عنه بها خطيئة ورفع له وبها درجة. )) ٥ '' بلاشبہ نیک لوگوں پرشخی کی جاتی ہے ،مؤمن شخص کو جب بھی کا نٹا جیسنے کی یا اس ہے بھی کم تر تکلیف پہنچتی ہے تو اس کے نتیجہ میں اس کی ایک خطا مٹا دی جاتی ہے اور ایک درجہ بلند کر دیا

سومصائب وآلام پرصبر کرنا اعلی جنتوں میں مؤمن کے درجات کی بلندی کا باعث بنتا ہے۔ وہ مصائب وآلام جن کا شکار ہونے والےلوگ شہداء کے درجہ پر فائز ہوتے ہیں الله تعالیٰ نے اپنے مؤمن بندوں پر بیاحسان فرمایا ہے کہ ان کو پہنچنے والے مصائب وآلام کو جب کہ وہ ان برصبر کریں ،ان کے گناہوں کا کفارہ اوران کے درجات کی بلندی کا باعث بنا دیا ہے اور بعض مصائب وآلام کوتو یہ درجہ دیا کہ ان کا شکار ہونے والے مخص کو شہداء کے مرتبہ پر فائز فریادیتا ہے لیکن اس کا بیمعنی ہر گزنہیں کہ مؤمن آ دمی ان مصائب وآلام کی تمنا کرنے لگ جائے بلکہ اسے اللہ سے عافیت کا سوال کرتے رہنا جاہیے۔ ذیل میں ان اہم مصائب کا ذکر کیا جاتا ہے جن کے بارے میں صحیح احادیث سے ثابت ہے کہ ان مصائب وآلام كاشكار بونے والے لوگ شہداء كے مرتبہ يرفائز ہوتے ہيں:

### ا ـ طاعون كى وجهت موت آنا:

سيّدنا جابر بن عبدالله والله فالله في بيان كياب كدرسول الله والنَّافي في ارشاد فرمايا:

(( الفار من الطاعون كالفار من الزحف ومن صبر فيه كان له أجر شهد. )) ٥

''طاعون ( زدہ علاقے ) ہے بھا گئے والے خص ( کی سزا، میدان جنگ میں برسریریکار )لشکر ہے ( نکل کر ) بھا گنے والے شخص ( کی سزا) کی طرح ہے اور جوکوئی اس ( طاعون زدہ علاقے )

رواه الإمام أحمد\_ الفتح الرباني\_ (١٢٩/١٩)، وابن حبان، والحاكم (٢٠/٤)، والبيهقي، وصححه الألباني في صحيح الجامع (١٦٦٠).

رواه الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (١٧/١٧)، وصححه الألباني في صحيح الحامع (٢٧٧٤)

میں صبر ہے رہے تو اس کے لیے ایک شہید کا اجر وثواب ہے۔''

### ۲ ـ مال کا دفاع کرتے ہوئے موت آنا:

(( من قتل دون ماله فهو شهيد . ))

''جو شخص اپنے مال کی وجہ ہے قتل کر دیا جائے تو وہ شہید ہے۔''

اورایک دوسری روایت میں ہے،آپ منظ این نے فرمایا:

(( من أريد ماله بغير حق فقاتل فقتل فهو شهيد . )) •

''جس شخص ہے اس کا مال ناحق (غصب کرنے کا) ارادہ کرلیا جائے تو وہ ( اس کے دفاع میں ) لڑیڑے، پھر ( دوران لڑائی ) وہ مارا جائے تووہ شہید ہے۔''

### سے جان ، دین اور اہل کے دفاع میں موت آنا:

سيّدنا سعيد بن زيد رضي في ميان فرمايا: ميس في رسول الله النّفي مَيْنَ سے سنا:

(( من قتل دون ما له فهو شهيد، ومن قتل دون دمه فهو شهيد، ومن

قتل دون دينه فهو شهيد، ومن قتل دون أهله فهو شهيد. )) ٥

''جو شخص اپنے مال کی وجہ سے قبل کر دیا گیا وہ شہید ہے ، جو شخص اپنے خون ( جان ) کی وجہ سے قبل کر دیا گیا وہ شہید ہے اور جسے قبل کر دیا جائے وہ شہید ہے اور جسے اس کے اہل کی وجہ سے قبل کر دیا جائے وہ بھی شہید ہے۔''

### مه نمونیا کی وجه سے موت آنا:

سيّدنا عقبه بن عامر والنيئة عروايت بي كدرسول الله النيّع ولم في ارشاد فرمايا:

<sup>•</sup> رواه البخاري (۲٤۸٠)، والترمذي (۱٤١٨)، وأبوداود (٤٧٧١)، والنسائي (٤٠٠١)، وابن ماجه (٢٥٨١) • رواه الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (٣٤/١٤)، والترمذي (١٤٢١)، وأبو داود (٤٧٧٢)، والنسائي (١٠١٤)، وابن ماجه (٢٥٨٠)، وصححه الأرناؤط في تخريجه جامع الأصول لابن الأثير (٢٤٤/٢)، والألباني في صحيح الجامع (٥٤٤).

ر ا پ بنت میں اپ در جات کو کیے بلند کر کئے ہیں؟

(( الميت من ذات الجنب شهيد . )) •

"نمونیا کی وجہ سے مرنے والاشہید ہے۔"

نمونیا سے مراد انسان کے پیٹ میں ظاہر ہونے والا دنبل یا پھوڑا ہے جوبعض اوقات اندر ہی پھٹ جاتا ہے جس سے اس انسان کی موت واقع ہو جاتی ہے اور بھی یہ پھوڑا باہر سے پھٹ جاتا ہے۔ ۞ ۵۔سمندر میں متلا ہٹ کا شکار شخص اور غرق ہو کرموت ( کا شکار ہونے والاشخص):

سيّده أم حرام وفاتعها نے بيان كيا ہے كدرسول الله والله عليّة لم نا فرمايا:

(( المائد في البحر، الذي يصيبه القيء له أجر شهيد، والغريق له أجر شهيدين. )) ● أجر شهيدين. )) ●

''سمندر میں متلا ہٹ کے شکار محف کو اگر نے آ جائے تو اس کے لیے ایک شہید کا اجر ہے اور غرق ہونے والے کے لیے دوشہیدوں کا اجر ہے۔''

(سمندر میں) مثلا ہٹ کے شکار تخص سے مراد وہ تخص ہے جس کا سرسمندری ہوا کی وجہ سے چکرانے لگے اور موجوں کی وجہ سے شک ڈولنے لگے۔ © علامہ ملاعلی قاری جرافیہ کے بقول:''یعنی وہ شخص جو سمندری سفر کرے اور اسے چکر آنے لگیس، تو اس کے لیے ایک شہید کا اجر ہے بشر طیکہ وہ (خالق کی) اطاعت وفر مال برداری کا سفر کر رہا ہومثلاً جہاد، جج ، حصول علم اور تجارت کی غرض سے ، اس کے علاوہ اس کا کوئی دوسرا مقصد نہ ہو۔ © سیّد نا راشد بن جیش خالئوں سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملے آئے آئے نے فر مایا:

((القتل في سبيل الله شهادة، والطاعون شهادة، والغرق شهادة، والبطن شهادة، والحرق شهادة، والبطن شهادة، والسيل، والنفساء يجرها ولدها بسررها إلى الجنة.)) •

<sup>€</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (٢٦/١٤)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٦٧٣٨).

عامع الأصول لابن الأثير (٢/٢).

واه أبوداود (۲۷۲۲)، وحسنه الأرناؤط في تخريجه جامع الأصول لابن الأثير (۲/۲۲۷)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (۲۲٤۲).

 <sup>◘</sup> مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح للقاري (٤٠١/٧)\_

واه الإمام أحمد الفتح الرباني (٣٧/١٤)، وحسنه السيوطي في الجامع الصغير، (٦١٧٧)، ووافقه الألباني في صحيح الجامع (٤٤٣٩).

"الله كى راه ميں قبل شہادت ہے ، طاعون شہادت ہے ، غرق شہادت ہے ، پيك كى بيارى شہادت ہے ، پيك كى بيارى شہادت ہے ، جلنا شہادت ہے ، سيلاب (كى وجہ ہے موت واقع ہونا) بھى (شہادت ہے) اور نفاس والى عورت كواس كا بچهاس كے سرر (نوزائيدہ بچ كى ناف كا كا ثا جانے والاحصہ) كے ساتھ جنت كى طرف تھنچ كرلے جائے گا۔"

''الفتح الربانی'' میں جیسا کہ علامہ الساعاتی نے سیاب کی وضاحت میں کہا ہے کہ وہ تیز بارش جو زمین پر بڑی تیزی ہے برس کر بہنا شروع ہو جاتی ہے اور ( ندکورہ حدیث میں شہید ہے ) مراد و شخص ہے جوسیلاب کے یانی میں غرق ہو جائے۔

### ۲۔ بیٹ کے عارضے میں مبتلا ہو کراور کسی چیز سے دب کر مرنے والا:

سيّدنا ابو ہررہ وظائف نے بيان كيا ہے كەرسول الله كالله على فرمايا:

((الشهداء خمسة: المطعون، والمبطون، والغرق، وصاحب الهدم، والشهيد، في سبيل الله.)) •

''شہداء پانچ قسم کے ہوتے ہیں: طاعون میں مرنے والا، پیٹ کے عارضہ میں مبتلا ہوکر مرنے والا، ڈوب کر مرنے والا، ڈوب کر مرنے والا، کسی چیز سے دب کر مرنے والا اور اللہ کی راہ میں (جہاد کرتے ہوئے) شہد ہونے والا۔''

### ۷۔ جل كرمرنے والا ، حاملة عورت اور نفاس والى عورت:

سیّدنا جابر بن علیک بنائیز سے روایت ہے کہ رسول الله طفی میّا نے فرمایا:

(( الشهادة سبع سوى القتل في سبيل الله: المقتول في سبيل الله شهيد، والمطعون شهيد، والغريق شهيد، وصاحب ذات الجنب شهيد، والمبطون شهيد، وصاحب الحريق شهيد، والذي يموت تحت الهدم شهيد، والمرأة تموت بجمع شهيدة.))

"الله کی راہ میں قتل کے علاوہ سات قسم کی شہادت اور ہے: الله کی راہ میں قتل کیا گیا مخص شہید

 <sup>◘</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني ـ (٣٩/١٤)، والبخاري (٢٨٢٩)، ومسلم (١٩١٤)، والترمذي (١٠٦٣)

رواه الإمام أحمد الفتح الرباني (٣٨/١٤)، ومالك في الموطأ (٢٣٣/١)، وأبوداود (٣١١١)، والنسائي
 (٩٨٤)، وابن ماجه (٢٨٠٣)، وابن حبان، والبيهقي، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٣٧٣٩).

ہے، طاعون میں مرنے والا شخص شہید ہے، ڈوب کر مرنے والا شخص شہید ہے، نمونیا کی وجہ سے مرنے والا شخص شہید ہے، جل کر مرنے والا شخص شہید ہے، جل کر مرنے والا شخص شہید ہے، چل کر مرنے والا شخص شہید ہے، وہ شخص جو کسی چیز سے دَب کرفوت ہو وہ شہید ہے اور وہ عورت جو سے کی پیدائش کے موقعہ پرفوت ہو جائے وہ بھی شہیدہ ہے۔''

پیٹ کے عارضے میں مبتلا شخص سے مراد وہ شخص ہے جس کو پیٹ کی بیاری اور مرض لاحق ہو، بیج کی پیدائش کے موقعہ پرفوت ہونے والی عورت سے مراد وہ عورت ہے جواس حال میں فوت ہو کہ اس کیطن میں اس کا بچہ ہو۔ ایک قول کے مطابق باکرہ (کنواری) عورت ہے (جس کے ہاں نکاح کے بعد پہلا بچہ پیدا ہونے والا ہو ) ایک دوسری حدیث میں وارد ہے کہ وہ عورت جو بیچ کی ولادت کے بعد اور نفاس کے دوران فوت ہو جائے وہ اللہ کے حکم ہے شہیدہ ہے جیسا کہ سیّدنا عبداللہ بن بسر رہی اللہ کے کہ رسول اللہ سے آئی نے فرمایا:

(( القتیل فی سبیل الله شهید والمبطون شهید والمطعون شهید والمعون شهید

'' الله كى راه ميں قبل ہونے والا شهيد ہے، پيك كے عارضے ميں مبتلا ہوكر مرنے والا شهيد ہے، طاعون ميں مرنے والا شهيد ہے، ڈوب كر مرنے والا شهيد ہے اور نفاس كے دوران مرنے والى عورت شهيدہ ہے۔''

### ٨ ـ سِل كى بيارى كى وجهه عصوت واقع مونا:

سیّدنا عبادہ بن صامت بنائی سے روایت ہے کدرسول الله طلط نے ارشاد فرمایا: (( السل شهادة)) • 
دسِل بیاری شهادت ( باعث ) ہے۔ "سِل ایبامرض ہے جو پھیپھڑوں میں واقع ہوتا ہے۔

#### جهثا عمل

### نماز

جنت میں در جات کی بلندی کا باعث بننے والا چھٹاعمل نماز ہے۔ جومندرجہ ذیل اُمور پر شمل ہے:

 <sup>(</sup>واه الطبراني، وصححه الألباني في صحيح الحامع (٤٤٤).

 <sup>◄</sup> رواه أبو الشيخ (ابن حبان)، والديلمي، وحسنه السيوطي في الحامع الصغير (٤٨٢٣)، وصححه الألباني في صحيح حامع (٣٦٩١)

نماز سے متعلقہ وہ اعمال جو اپنے اختیار کرنے والوں کے لیے جنت کے درجات میں بلندی کا باعث بنتے ہیں ان میں سے ایک عمل نماز کی غرض سے (چل کر مسجد کی طرف) جانا ہے۔ جیسا کہ سیّدنا ابو ہر یرہ زخائیّنہ سے روایت ہے کہ رسول اللّٰد طالع علیہ نے ارشاد فرمایا:

(فذکورہ بالا) حدیث (رسول بیٹے آئے ہے) اس بات کی طرف اشارہ کرتی ہے کہ مساجد کی طرف کثرت ہے لئے اٹھانے کی وجہ سے (جنت میں) درجات بلند ہوتے ہیں، ناپندیدہ حالات میں مکمل وضو کرنے کا ثواب گناہوں کا کفارہ ہے اور (ایک) نماز کے بعد (دوسری) نماز کا انتظار کرنے کا ثواب اللہ کی راہ میں قیام (رباط) کے برابر ہے۔ علامہ مناوی برلتیہ نے فرمایا:''رسول اللہ بیٹے آئے کی ان اعمال پر علمی دسترس پر غور کیجے کہ آپ نے دنیا میں سرانجام دیے جانے والے ہم عمل کو آخرت میں ایک منزل اور مقام پر فاکز کیا ہے، آپ نے ہم عمل کا حکم معین کیا اور اسے اس کا حق دیا۔ چنا نچہ آپ نے وضو، (مجد کی طرف) چلنا اور (نماز کا) انتظار (ان اعمال) کو ذکر فرمایا اور (ان اعمال کے اجر و ثواب کے طور پر) گنا ہوں کے کفارہ، درجہ کی بلندی اور رباط کو بھی بیان فرمایا۔ یعنی تین (اعمال) کے بدلہ میں تین (حکم بیان فرمائے)، اس سے آپ کو رسول اللہ طبیع آئے نے دلائل فرمایا۔ یعنی تین کردہ احکام کے مواقع کی مناسبت کے متعلق رہنمائی ملے گی، چنا نچہ انہی احادیث کی بنیاد پر اور آپ نے بیان کردہ احکام کے مواقع کی مناسبت کے متعلق رہنمائی ملے گی، چنا نچہ انہی احادیث کی بنیاد پر آپ نے اپنے متعلق ارشاد فرمایا کہ 'آپ کو جامع کلمات عطا کیے گئے ہیں۔'

 <sup>◘</sup> رواه الإمام أحمد \_ الفتح الرباني \_ (٢٠٧/١)، ومسلم (٢٥١)، ومالك في الموطأ (١٦١/١)، والترمذي (٥١)،
 ◘ والنسائي (١٤٣).

حرف الله بنت مي الب در جات كوكيم بلدكر كئة بين؟

(مذکورہ بالا )مقاصد کے متعلق فرمایا: یہ وہی صفات ہیں جن کے متعلق ملاً اعلیٰ آبس میں جھڑتے ہیں۔جیسا کہ ترمذی کی حدیث میں ہے کہ:

(( أتاني ربي في أحسن صورة فوضع يده بين كتفي . )) •

''میرا رب بہت حسین اور خوبصورت شکل میں مجھ سے ملا تو اس نے میرے کندھوں کے درمیان اینا ہاتھ رکھ دیا۔'' الحدیث۔ ©

سیّدنا جابر بن عبدالله فی این سے روایت ہے انہوں نے فرمایا:''ہمارے گھر مبجد سے دُور تھے، ہم نے چاہا کہا پئے گھروں کوفروخت کر کے مبجد کے قریب آ جائیں اس پررسول الله مشتَظِیم نے ہمیں منع کیا اور فرمایا: (( إن لکم بکل خطوة درجة . )) •

"تمهارے لیے ہرقدم پرایک درجہ ہے۔"

سیّدنا عبدالله بن معور فالیّو نے بیان کیا ہے کہ ہراس قدم کے بدلے میں جوآپ مجد کی طرف اُٹھاتے ہیں آپ کے لیے تین طرح کا اُجراکھ دیا جاتا ہے: آپ کا درجہ بلند کر دیا جاتا ہے، آپ کے لیے ایک نیکی کھ دی جاتی ہے اور آپ کا ایک گناہ مٹا دیا جاتا ہے۔ پھر آپ بولائیو نے فرمایا: جس شخص کو یہ بات پسند ہے کہ وہ کل (قیامت کے دن) اللہ ہا مٹا دیا جاتا ہے۔ پھر آپ بولائیو نے فرمایان ہوتو اسے چاہیے کہ ان نماز وں کی اس طرح حفاظت کرے کہ جب اسے ان کی ادائیگی کے لیے بلایا جائے (اذان دی جائے تو فور اُان نماز وں کی ادائیگی کے لیے مبدی ہیں آ جایا کرے) کیونکہ اللہ نے تمہارے نبی مشیر کیا ہوا ہے کے ہدایت کے طریقے مقرر کیے ہیں اور یہ نمازی ہدایت کے طریقوں میں سے ہیں، اگر تم نماز باجماعت سے پیچھے رہ کر، اپنے گھر میں نماز پڑھو گے تو تم اپنے نبی مشیر کیا گئی کے سنت کو چھوڑ بیٹھو میں نماز پڑھو گے تو تم اپنے نبی مشیر کیا گئی کے سنت کو چھوڑ بیٹھو کے اگر تم آپ نبی مشیر کیا گئی کے سنت کو چھوڑ دیا تو تم گراہ ہو جاؤگے، جو تھی ہیں (وضوکر کے) پاکی حاصل کے ،اگر تم نے اپنے نبی مشیر کیا کہ کہ کی مجد کی طرف زُخ کر نے واللہ اس کے ہران مجدوں میں سے کی مجد کی طرف زُخ کر نے واللہ اس کے ہر قدم کے بدلے میں جو وہ اُٹھا تا ہے اس کے لیے ایک نئی لکھ دیتا ہے، ایک درجہ بلند کر دیتا ہے اور اس ایک قدم کی وجہ بدلے میں جو وہ اُٹھا تا ہے اس کے لیے ایک نئی لکھ دیتا ہے، ایک درجہ بلند کر دیتا ہے اور اس ایک قدم کی وجہ

<sup>♠</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (٢٢٣/١٧) و (٣٠/١٩) والترمذي (٣٢٣٣) و (٣٢٣٥) وقال: سألت محمد بن إسماعيل (يعني البخاري) عن هذا الحديث فقال هذا حديث حسن صحيح ١هـ ، وصححه الألباني في صحيح الترمذي (٢٥٨٢).

فيض القدير للمناوي (١٠٩/٣).

حرف الب بحث میں اپ درجات کو کیے بلند کر عتے ہیں؟ کی کھی گھی گھی۔ اس کا ایک گناہ مثادیتا ہے، ہم نے اپ ( دور میں ) ملا حظہ کیا ہے کہ اس اجر و تو اب کے حصول سے صرف وہ منافق ہی ہیں چھے رہتا تھا جس کا نفاق بالکل واضح ہوتا، بسا اوقات ایسا بھی ہوتا کہ کسی ( مخلص ایمان والے ) شخص کو جو کہ لڑکھڑا رہا ہوتا تھا ( اور صحیح طرح چل نہ پاتا) دوآ دی چلا کر لاتے حتی کہ اس کوصف میں لا کر کھڑا کر دیا جاتا۔ •

صحابہ کرام ڈیکٹیٹیم کی ان قدموں کے ثواب کے حصول پرحرص اور طمع کی یہ کیفیت تھی کہ بعض صحابہ زیادہ نیکیاں اور زیادہ درجات حاصل کرنے کی غرض سے مجد کی طرف اُٹھنے والے اپنے قدموں کو قریب قریب رکھا کرتے تھے۔ جبیہا کہ سیّد ناانس بن مالک فراٹھئے سے روایت ہے، انہوں نے بیان کیا کہ میں زید بن ثابت وُٹھئے کے ساتھ مجد کی طرف چلا جا رہا تھا کہ وہ قریب قریب قدم رکھ کرچل رہے تھے، پھر فرمانے لگے: میں چاہتا ہوں کہ ہمارے قدم کرشرت سے مجد کی طرف اُٹھیں۔ 6

بعض صحابہ کرام ڈگائٹہ کی اس میدان میں حرص اس صد تک پہنچ چکی تھی کہ انہوں نے اس ڈر سے کہ کہیں ان کے قدموں کا ثواب ان کے حق میں نہ لکھا جائے اور انہیں اس کا نقصان اُٹھانا پڑے ، سوار ہو کر مسجد کی طرف آنا ہی چھوڈ دیا تھا۔ جسیا کہ سیّدنا ابی بن کعب رہائٹۂ سے مروی ہے ، آ پ نے بیان فرمایا: ''ایک شخص ایسا تھا جھے نہیں معلوم کہ کوئی دوسر المختص اس سے زیادہ مسجد سے دُدر رہتا ہو، اس کے باوجود وہ شخص بھی بھی نماز (باجماعت) سے بیچھے نہ رہتا۔ آ پ (سیّدنا ابی بن کعب رہائٹۂ ) نے بیان کیا: اس سے کہا گیایا میں نے اس سے کہا: آ پ ایک گدھا خرید لیں اور اس پرسوار ہوکر اندھرے اور دھوپ میں آ جایا کریں، اس نے جواب دیا: جھے یہ بات نالپند ہے کہ میرا گھر مسجد کے پہلو میں (یعنی بالکل قریب) ہو، بلکہ میں تو یہ چاہتا ہوں کہ میرا مسجد کی طرف جانا میر حق میں لکھ لیا جائے۔ یہ بات من کر رسول اللہ مسطح کی طرف جانا میر حق میں لکھ لیا جائے۔ یہ بات من کر رسول اللہ مسطح کی ظرف جانا میر حق میں لکھ لیا جائے۔ یہ بات من کر رسول اللہ مسطح کی ظرف جانا میر حق میں لکھ لیا جائے۔ یہ بات من کر رسول اللہ مسلح کی ظرف جانا میر حق میں لکھ لیا جائے۔ یہ بات من کر رسول اللہ مسلح کی طرف جانا میر حق میں لکھ لیا جائے۔ یہ بات من کر رسول اللہ مسلح کی لکھ کیا ۔ ) •

''الله تعالیٰ نے اس سب (قدموں کے ثواب) کو تیرے لیے جمع کرلیا ہے۔''

یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ اگر آپ جعد کے دن پانچ کاموں کی ادائیگی کا خیال کرتے ہوئے نمازِ جعد کی ادائیگی کے لیے چل کر جاتے ہیں تو آپ کے اُٹھائے ہوئے ہر قدم کے ثواب کا ،کسی بھی دوسری فرض نماز

<sup>🛈</sup> رواه مسلم (٢٥٤). 🔻 🔇 فتح الباري بشرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (١٦٥/٢) (ح ٢٥٦).

<sup>🛭</sup> رواه مسلم (٦٦٣).

کی ادائیگی کی غرض ہے اُٹھائے ہوئے ہیں؟ کی جو اُل کی جو اُل کی ہوں اُٹر کی کا دائیگی کی غرض ہے اُٹھائے ہوئے ہیں؟ کی ادائیگی کی غرض ہے اُٹھائے ہوئے ہیں بھی قدم کے تواب کے ساتھ ملنا ناممکن ہے کیونکہ ان دونوں (فرض نماز کی ادائیگی اور نماز جمعہ کی ادائیگی) میں بہت بڑا فرق ہے۔ وہ پانچ کام یہ ہیں بخسل کرنا ،اوّل وقت (بہت جلدی) آنا ، چل کرآنا ،امام کے قریب ہو کر بیٹھنا، جب امام خطبہ دے رہا ہوتو اس کی طرف بغور متوجہ ہونا اور لغو کاموں اور باتوں سے پر ہیز کرنا ،اس کے نتیجہ میں آپ کو ہرقدم کے بدلے جو آپ نے مسجد کی طرف اُٹھایا ہوا کی نہیں ، دس نیکیاں نہیں ، نہ ہی سونیکیاں ،اور بلکہ ایک مکمل سال کے روزے رکھنے اور قیام کرنے کا اجر و تواب بلتا ہے۔ آپ ہرقدم کے بدلے ایک مکمل سال کے روز وں کے تواب پر دو بارہ کہ اس میں کتنی نیکیاں ہیں؟ اور کتنے درجات ہیں؟ پھر آپ ایک مکمل سال کے روز وں کے تواب پر دو بارہ غور کریں۔ نینجنا آپ اللہ عزیز (زبردست) و وہاب (بہت عطا کرنے والے) کے لطف و کرم پر بے حد تعجب اور حیرت محسوں کریں گے۔

چنانچ سيّدنا اول بن اول فالنّو سے روايت ب كدرسول الله منظيّة الله في ارشاد فرمايا:

(( من غسل يوم الجمعة واغتسل، ثم بكر وابتكر، ومشى ولم يركب، ودنى من الإمام، فاستمع ولم يلغ، كان له بكل خطوة عمل سنة، أجر صيامها وقيامها.)) •

"جو جھن جمعہ کے دن اچھی طرح میل دُور کر کے عسل کرے پھر سورے جلدی اوّل وقت (مسجد میں) آئے ، چل کر آئے نہ کہ سوار ہو کر ، بات کوغور سے ہے، کوئی لغو اور بے ہودہ حرکت نہ کرے تو اس کے لیے ہر قدم کے بدلے ایک سال کے روزے رکھنے اور قیام کرنے کے عمل کا اجرو وُوا۔ مقدر کر دیا جاتا ہے۔"

اللہ تعالیٰ آپ کو ہمت و تو فیق عطا فرمائے کہ آپ اللہ کے گھروں کی طرف قدم اُٹھا کیں اور ان کی وجہ سے اپنے درجات کو بلند کریں تا کہ آپ ہر قدم کے بدلے ، جے اُٹھا کر (آپ معجد کی طرف) جا کیں حتی کہ پھروالیں اپنے گھریلٹ آ کیں (تو اس دوران آپ نے آتے اور جاتے ہوئے جتنے قدم اٹھائے ہرقدم کے بدلے) اس عظیم اجرو تو اب کو حاصل کر سکیں اور جو شخص بھی صبح کے وقت معجد کی طرف جاتا ہے وہ رحمان کی

❶ رواه الإمام أحمد الفتح الرباني (١/٦)، وأبوداود واللفظ له (٣٤٥)، والترمذي (٩٦)، والنسائي (١٣٨٠)،
 وابن ماجه (١٠٨٧)، وابن خزيمة (١٢٨/٣)، والحاكم (٢٨٢/١)، والطبراني، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٥٤٠٠).

حراب بنت میں اپ در جات کو کیے بلد کر کئے ہیں؟

ضیافت (مہمان نوازی) میں ہوتا ہے اور جب بھی وہ ضبح یا شام کومسجد میں آتا ہے تو اس کی مہمان نوازی کی تیاری (خوداللّٰد تعالٰی) کرتا ہے۔

### دوم: نماز میں فاصلے اور خلا کوختم کرنا:

نماز کے ان اعمال میں سے جواپنے اختیار کرنے والے خض کو جنت کے درجات میں بلندی عطا کرتے میں ایک عمل نماز (با جماعت) میں (دونمازیوں کے درمیان پڑنے والے ) فاصلے اور خلا کوختم کرنا ہے۔ چنانچہ سیّدہ عائشہ بڑا نتیجا سے روایت ہے کہ رسول اللہ طبی سیّدہ عائشہ بڑا نتیجہ

((من سد فرجة رفعه الله بها درجة وبنى له بيتا في الجنة.)) • "جوضی (نماز با جماعت میں) خلا کونتم کرتا ہے اللہ تعالیٰ اس کے بدلے ایک درجہ بلند کر دیتا ہے اور اس شخص کے لیے جنت میں ایک گھر بنا دیتا ہے۔"

یہ بہت آسان عمل ہے جے بہت سے لوگ ترک کے بیٹے ہیں ، باوجود اس کے کہ آئمہ مساجد نماز سے پہلے نمازیوں کو اس سلسلہ میں بار بار تنبیہ کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ برابر ہو جاؤ ،سید ھے اور درست ہوجاؤ ، اپنے درمیان خلاء کو پر کرلواور شیطان کے لیے جگہیں مت چھوڑ و۔ ائمہ مساجد درجات کی بلندی پر نمازیوں کی راہنمائی کر دیتے ہیں لیکن اس کے باوجود بھی بعض لوگ اس سے غافل رہتے ہیں اور شیطانوں کو صفوں کے درمیان داخل ہو کرخلل ڈالنے کا موقعہ دیتے ہیں اور خود اس اجرعظیم سے محروم ہوجاتے ہیں۔

اکثر لوگ اس قتم کے اجروں کو نہ تو کوئی اہمیت دیتے ہیں، نہ ان کی قدر کرتے ہیں اور نہ ہی اسطر ح کے ثواب کے حصول کے لیے ایک دوسرے سے آگے بڑھتے ہیں، بعض اوقات آپ مشاہدہ کرتے ہیں کہ کوئی شخص مجد میں داخل ہوتا ہے تو وہ صف کی ایک سائیڈ پر خالی جگہد دیکھنے کے باوجود دائیں یابائیں طرف ژخ کر لیتا ہے تاکہ کوئی دوسرا شخص آ کر اس خالی جگہ کو اس کے بدلے پر کر لے اور وہ خود اس اجر و ثواب سے، جو اس سے فوت ہوگیا ہے عافل ہو کر چھیے دالی صف میں کھڑا ہونے پر راضی ہو جاتا ہے۔ جب کہ سیّرنا براء بن عازب بڑا تھے مروی حدیث میں ہے کہ رسول اللہ میشے مین کے ارشاد فر مایا:

(( إن الله وملائكته يصلون على الذين يصلون الصفوف الاول، وما

 <sup>(</sup>واه الطبراني، وقال الألباني في صحيح الترغيب والترهيب: صحيح لغيره (٥٠٥).

## ﴿ ﴿ اَ لِهِ بنت مِن الْمِن ور جات كوكيم بلندكر كلت بين؟ ﴾ ﴿ ﴿ 80 ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ 80 ﴾ ﴾ ﴾

من خطوة أحب إلى الله من خطوة يمشيها العبد يصل بها صفا.) • "الله تعالى ان بندول پر رحت كرتا ہے اور اس ك فرشة ان كے ليے رحمت كى دعائيں كرتے بيں جو پہلی صفول بین نماز پڑھتے ہیں، الله تعالى كوكوئى دوسرا قدم اتنا محبوب نہيں جتنا كه وہ قدم مجبوب ہے جس كو أشاكر بنده صف كو ملاتا ہے۔'

لہذا آپ ان قدموں پر انتہائی زیادہ توجہ دیں جنہیں اللہ عز وجل پسند کرتا ہے۔

صحابہ کرام رہ گانٹیم اس قتم کے اجروں کی بہت زیادہ تعظیم کرتے اوران پر بہت توجہ دیتے تھے، ان کوحقیر نہ جانے تھے، چنا نچے سیّدنا عبداللہ بن عمر بڑا تھا نے فرمایا: '' کمی مخص کا اُٹھایا ہوا کوئی قدم اجرو و و اب کے لحاظ ہے اتنا عظیم نہیں جتنا کہ وہ قدم ہے جسے وہ صف کی خالی جگہ کو پُر کرنے کے لیے اُٹھا تا ہے۔' ﴿ پُعرِ ہم ﴿ نماز با جماعت میں صف بندی کے موقعہ پر ) خالی جگہوں کو پُر کرنے کے لیے آگے کیوں نہیں بڑھتے؟ حالانکہ اُم المؤمنین سیّدہ عائشہ و الله کا سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملئے آئے نے ارشاد فرمایا:

(( إن الله تعالى وملائكته يصلون على الذين يصلون الصفوف، ومن سد فرجة رفعه الله بها درجة. )) •

"الله تعالی ایسے لوگوں پر رحمت نازل کرتا ہے اور اس کے فرشتے ایسے لوگوں کے لیے رحمت کی دعائیں کرتے ہیں جوصفوں کو ملاتے ہیں اور جوشخص (صف میں ) خالی جگہ کو پُر کرتا ہے الله تعالی اس کی وجہ سے اس کا ایک درجہ بلند کر دیتا ہے۔"

#### سوم: ا قامت صلاة:

اللُّهُ عزوجل نے ارشادفر مایا:

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيْنَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمُ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمُ الْتُهُ زَادَتُهُمُ اِيُمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمُ يَتَوَكَّلُونَ ٥ الَّذِيْنَ يُقِيْمُونَ الصَّلُوةَ وَمِمَّا رَزَقُنْهُمُ يُنْفِقُونَ ٥ اُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَّهُمُ دَرَجْتٌ عِنْدَ رَبِّهِمُ وَمَغْفِرَةٌ وَّرِزْقُ كَرِيْمٌ ٥ ﴾ (الانفال: ٢-٤)

 <sup>(</sup>واه أبو داو د (۹٤٣))، وابن خزيمة، وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (۷۰۷).

<sup>2</sup> رواه عبد الرزاق في مصنفه (٢٤٧١).

 <sup>۞</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (٣١٦/٥)، والبيهقي، وابن حبان، والحاكم (١/٥٧٥)، وحسنه الألباني في صحيح الحامع (١٨٤٣)

''ایمان والے تو بس وہ ہیں کہ جب اللہ کا ذکر کیا جائے تو ان کے دل ڈر جا کیں اور جب اللہ کی آیات ان کے سامنے تلاوت کی جا کیں تو وہ آیات ان کے ایمان کو اور زیادہ کر دیں اور وہ لوگ اپنے رب پر تو کل کرتے ہیں۔ وہ نماز کی پابندی کرتے ہیں اور ہم نے ان کو جو پچھ دے رکھا ہے وہ اس میں سے خرج کرتے ہیں۔ یہی لوگ سے ایمان والے ہیں ان کے لیے ان کے رب کے یاس بہت سے درجات، مغفرت اور عزت کی روزی ہے۔''

ا قامت صلاۃ ہے مراد فرض نمازوں کو ان کے اوقات پر، وضوکا خیال کرتے ہوئے ، ان کے ارکان،
سنن اور ان کی ہیئت و کیفیت کا لحاظ رکھتے ہوئے پابندی کے ساتھ ادا کرنا ہے۔ بینماز تمام اعمال میں سے
بہترین عمل ہے، اطاعت وفر ماں برداری کے کاموں کی بنیاد ہے اور دین کا ستون ہے، خاتم المرسلین مشیکی آئے گھی ٹھنڈک ہے، اور یہی وہ عمل ہے کہ قیامت کے دن بندے سے سب سے پہلے ای کا حساب لیا
جائے گا۔جیسا کہ سیّدنا انس بن مالک بنائن سے مروی حدیث میں ہے کہ رسول اللہ مشیکی آئے فر مایا:

(( أول ما يحاسب به العبد يوم القيامة الصلاة ، فإن صلحت صلح له سائر عمله ، وإن فسدت فسد سائر عمله . )) •

"قیامت کے دن بندے سے سب سے پہلے جس عمل کا حساب لیا جائے گاوہ نماز ہے، اگریہ نماز درست ہوگی تو اس کے تمام اعمال درست ہوں گے اور اگریہ نماز خراب (فاسد) ہوگی تو اس کے تمام اعمال فاسد ہوں گے۔"

سیّدنا عبید بن خالد سلمی خالیّن سے روایت ہے وہ بیان کرتے ہیں:''رسول الله طبیّع آیا نے دوآ دمیوں کے درمیان مواخاۃ ( بھائی چارہ) قائم کر دی، پھر ان میں سے ایک شہید ہو گیا اور دوسرا اس سے ایک جمعہ (سات دن ) یا اس کے قریب قریب ( کچھ دنوں) بعد فوت ہو گیا تو ہم نے اس کی نماز (جنازہ) پردھی، پھر اس کے بعد رسول الله طبیّع آیا نے فرمایا:

(( ما قلتم؟ فقلنا: دعونا له، وقلنا: اللهم اغفرله وألحقه بصاحبه، فقال رسول الله الله الله على علاته بعد صلاته، وصومه بعد صومه شك شعبة في صومه وعمله من عمله؟ إن بينهما كما بين السماء

إراه الطبراني في الأوسط، وصححه الأثباني في صحيح الحامع (٢٥٧٣).

و الأرض )) ٥

"تم نے (نمازِ جنازہ میں اس کے لیے دعا کرتے ہوئے) کیا کہا؟ ہم نے عرض کیا: ہم نے اسکے لیے دعا کی اور کہا: اے اللہ اسے معاف فرما اور اسے اس کے ساتھی کا ساتھ نصیب فرما۔ تو رسول اللہ طبیع آئے نے ارشا دفر مایا: اُس (پہلے شہید ہونے والے) کی نماز وں کے بعد اس (بعد میں فوت ہونے والے) کی نمازیں اور اُس کے روز وں کے بعد اس کے روز ہے سراوی حدیث شعبہ کو روز وں کے الفاظ ارشاوفر مائے شعبہ کو روز وں کے الفاظ ارشاوفر مائے شعبہ کو روز وں کے الفاظ کے متعلق شک ہے ( کہ رسول اللہ طبیع آئے نے یہ الفاظ ارشاوفر مائے کے نہیں)۔ اور اُس کے اعمال کے بعد اس کے اعمال کہاں جائیں گے؟ یقین رکھوان دونوں کے کہیں)۔ اور اُس کے اعمال کے بعد اس کے اعمال کہاں جائیں گے؟ یقین رکھوان دونوں کے

کیا آپ نے ملاحظہ کیا کہ اس کی فرض نمازوں اور اس کے باقی تمام نیک اعمال نے اسے صرف ایک جمعہ (سات دن) کے دوران کس قدر بلندی عطا کر دی اور جنت کے درجات میں اس قدر اضافہ کر دیا جس قدر آسان اور زمین کے درمیان فاصلہ ہے، آپ اس شخص کے درجات کی بلندی اور رفعت کا کیا تصور کر کتے ہیں جے اللہ تعالیٰ کبی عمر عطا کر ہے اور وہ عمر بھر نماز ادا کرتا رہے؟ اس کے برعکس جو شخص نماز جھوڑ دیتو اس نے برعکس جو شخص نماز جھوڑ دیا۔
نے جنت کو بالکل قریب سے جھوڑ دیا۔

( مراتب وورجات کے ) درمیان اتنا فاصلہ ہے جتنا آسان اور زمین کے درمیان فاصلہ ہے۔''

سيّدنا ابوامامه بابل وللنُّهُ سے روايت ہے كدرسول الله طفي آيّ نے ارشاد فرمايا:

((أيما رجل قام إلى وضوئه يريد الصلاة ثم غسل كفيه نزلت خطيئته من كفيه مع أول قطرة، فإذا غسل وجهه نزلت خطيئته من سمعه وبصره مع أول قطرة، فإذا غسل يديه إلى المرفقين ورجليه إلى الكعبين سلم من كل ذنب هو له ومن كل خطيئة كهيئته يوم ولدته أمه، فإذا قام إلى الصلاة رفعه الله عزوجل بها درجة، وإن قعد قعد سالمًا.))

 <sup>●</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (۲۰۳/۲)، وأبوداود (۲۰۲٤)، والنسائي (۱۹۸٤)، والطيالسي (۱۹۰/۱)،
 وصححه الألباني في صحيح أبي داود (۲۲۰۲).

<sup>🗨</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (١- ٣٠١)، وصححه الألباني في صحيح الحامع (٢٧٢٤).

ر ا پ بنت میں اپ در جات کو کیے بلند کر کئے ہیں؟ کے ایک کا کھی ہے۔

" جو خض نماز کے ارادے سے وضوکر نے کے لیے اُٹھ کھڑا ہوا پھر وہ اپنی دونوں ہتھیلیوں کو دھوئے ، تو پہلے قطرے کے ساتھ ہی اس کی دونوں ہتھیلیوں سے اس کے گناہ جھڑ جاتے ہیں، پھر جب وہ اپنا چہرہ دھوئے تو پہلے قطرے کے ساتھ ہی اس کے کانوں اور آ تکھوں سے اس کے گناہ ختم ہو جاتے ہیں اور پھر جب وہ اپنا ہاتھوں کو کہنیوں تک اور اپنے پاؤں کو ایر ھیوں کے گناہ ختم ہو جاتے ہیں اور پھر جب وہ اپنے ہاتھوں کو کہنیوں تک اور اپنے پاؤں کو ایر ھیوں تک دھوئے تو وہ اپنے ہر گناہ اور خطاسے اس طرح صاف ہو جاتا ہے جس طرح بیاس دن پاک صاف تھا جب اس کی ماں نے اس کو جنم دیا، پھر جب نماز کی ادائیگی کے لیے کھڑا ہوتا ہے تو اللہ عز وجل اس کی وجہ سے اس کا درجہ بلند کر دیتا ہے اور جب یہ بیٹھتا ہے تو گناہوں سے پاک صاف ہو کر بیٹھتا ہے تو گناہوں سے پاک صاف ہو کر بیٹھتا ہے۔''

کیا آپ کومعلوم نہیں کہ نماز کی حفاظت کرنے والے شخص کے لیے نماز جنت میں واضلے اور جنت کی اعلیٰ منازل اور درجات میں سے صدیقین اور شہداء کے مرتبہ پراس کے درجہ کی بلندی کا باعث بنتی ہے۔ چنا نچہ سیّدنا عمرو بن مرة جہنی بڑا تھے نے بیان کیا ہے کہ: قضاعة ( قبیلہ ) سے ایک شخص رسول الله طفظ آنے کی خدمت میں حاضر ہوکر عرض کرنے لگا: ''اے اللہ کے رسول طفظ آنے !اگر میں اس بات کی گواہی دوں کہ اللہ کے علاوہ کو کی الدنہیں اور آپ اللہ کے رسول میں، پانچوں نمازیں ادا کروں، رمضان کے مہینہ کے روزے رکھوں اور راتوں کا قیام کروں اور زکا قادا کروں تو آپ کی کیارائے ہے؟''نی کریم طفظ آنے نے جواباً ارشاد فرمایا:

(( من مات على هذا كان من الصديقين والشهداء . )) •

'' جو شخص بیر اعمال ) کرتے ہوئے فوت ہو جائے تو وہ صدیقین اور شہداء میں سے ہے۔''

لبندا آپ اپنی نماز کواس کے رکوع ، جود اور خشوع کا کلمل خیال رکھتے ہوئے با جماعت ادا کرنے کا کلمل اہتمام کریں جس کے نتیجہ میں آپ کلمل فلاح پاسکیں اور اس کے کسی بھی رُکن میں کوتا ہی کرنے سے پر ہیز اور اجتناب کریں۔ بعض لوگ ساری عمر نماز ادا کرتے رہے ہیں لیکن قیامت کے دن اچا تک ان کے سامنے یہ حقیقت آشکار ہوگی کہ ان کی ایک رکعت بھی مقبول نہ ہوئی کیونکہ ان کی نماز وں میں اطمینان اور سکون نہ تھا۔ چنا نجے سیّدنا ابو ہریرہ وہنا تنق سے روایت ہے کہ رسول اللہ سے بھی آپنے آنے ارشاد فرمایا:

وواه البزار، وابن حزيمة (٢٢١٢)، وابن حبان في صحيحه، واللفظ لابن حزيمة، وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (٧٤٩).

حراب بنت میں اپ در جات کو کیے بلند کر کئے ہیں؟

(( إن الرجل ليصلي ستين سنة وما تقبل له صلاة، لعله يتم الركوع ولا يتم الركوع .)) • ولا يتم السجود ولا يتم الركوع .)) • (ا يك فض سائه سال تك نماز پرهتا كين اس كى ايك نماز بهى قبول نبيس موتى كيونك بهى وه ركوع مكمل كرتا ج تو سجده نامكمل چور و يتا ج اور بهى سجدول كومكمل كرتا ج تو ركوع كو ناقص چور و يتا ج ـ "

اگر آپ اپنی نماز کی حسن ادائیگی کا اہتمام کرنا چاہتے ہیں تو آپ مبحد میں امام کے پیچھے باجماعت نماز ادا کیا کریں کیونکہ نماز کی اس طرح ادائیگی واجب ہے تا کہ کہیں شیطان آپ کی نماز کو پُرا کر آپ کو دھوکے میں مبتلا نہ کردے۔ جیسا کہ سیّدنا ابوقادہ وہ اللیونٹ سے روایت ہے کہ رسول اللہ مِشْنَ اَبَیْنَ نے فرمایا:

((أسوأ الناس سرقة، الذي يسرق من صلاته.))

''لوگوں میں سے بدترین چوروہ ہے جواپی نماز کی چوری کرتا ہے۔''

صحابہ نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول منت ایج اکو کی شخص اپنی نماز کو کیسے پُر اسکتا ہے؟ آپ مشے اللہ نے فرمایا:

((لا يتم ركوعها ولا سجودها، أو قال: لا يقيم صلبه في الركوع والسجود))♥

'' وہ اس طرح کہ وہ رکوع اور بجود کو کمل نہ کرے۔''یا آپ نے فر مایا:'' کہ وہ رکوع اور بجود میں بینری سیاں کی ہے۔''

اپنی کمرکوسیدهانه کرے۔''

## چهارم: کثرت ہے نوافل ادا کرنا:

نماز سے متعلقہ ان اعمال میں سے جونمازی کے لیے جنت کے درجات میں بلندی و رفعت کا باعث بین ایک عمل کثرت سے نوافل ادا کرنا بھی ہے۔ چنانچے سیّدنا عبادہ بن صامت رفائنو سے روایت ہے کہ انہوں نے نبی کریم طفی کی کے دفر ماتے ہوئے سنا:

(( ما من عبد يسجد لله سجدة إلا كتب الله له بها حسنة، وحط عنه بها سيئة ورفع له بها درجة، فاستكثروا من السجود.)) •

رواه أبو القاسم الأصبهاني، وحسنه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (٥٢٩).

<sup>﴿</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (٣٦٨/٣)، والطبراني، وابن خزيمة (٦٦٣)، والحاكم (٣٥٣/١)، والبيهقي، والبيهقي، والدارمي (١٥٠٠)، وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (٥٢٥).

 <sup>●</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني (٢١٨/٢)، والترمذي (٣٨٩)، والنسائي (١١٣٨)، والبيهقي في شعب الإيمان، والطبراي، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٧٤٢)

''جو خض بھی اللہ (کوراضی کرنے) کے لیے ایک سجدہ کرے، اللہ اس کے بدلے میں اس کے لیے ایک نیکی لکھ دیتا ہے، البذاتم لیے ایک نیکی لکھ دیتا ہے، اس کا ایک گناہ مٹا دیتا ہے اور اسکا ایک درجہ بلند کر دیتا ہے، للبذاتم کثرت سے سحدے کیا کرو۔''

کثرت ہے تحدے کرنے کا مطلب ہے کثرت سے نوافل ادا کرنا۔

ہم اکثر مشاہدہ کرتے ہیں کہ بہت سارے لوگ فرض نماز کی ادائیگی کے لیے اللہ کے گھروں میں سب سے ہم اکثر مشاہدہ کرتے ہیں اور امام کے نماز سے فارغ ہوتے ہی وہ متجدوں سے سب سے پہلے اس طرح نکلتے ہیں گویا کہ وہ انگاروں پر بیٹھے ہوئے تھے نہ تو آنہیں پہلی سنتوں کی ادائیگی کا خیال آتا ہے اور نہ ہی بعد والی سنتوں کی ادائیگی کا وہ خیال کرتے ہیں۔ انہیں معلوم نہیں کہ وہ اللہ کے لیے جو تجدہ بھی کرتے ہیں ان کو اس کے بدلے میں ایک درجہ عطا کر دیا جاتا ہے اور آنہیں اس بات کا بھی علم نہیں کہ نوافل تو فرضوں میں رہ جانے والی کی کو دُور کرتے ہیں، اور جو شخص نماز کے نوافل ادا نہ کرے اس کے فرائض ناقص رہ جاتے ہیں جو اس کے لیے جہنم کی آگے کے عذاب کا سبب بن سکتے ہیں۔

جو حض نبی کریم طفی آیانی کی مرافقت (جنت میں ساتھ) چاہتا ہے اسے چاہے کہ کثرت سے نوافل ادا کرے ، جیسا کہ اہل صفہ میں سے رسول اللہ طفی آیانی خادم سیّدنا ابوفراس ربیعہ بن کعب اسلمی زالیّنی سے روایت ہے وہ بیان کرتے ہیں: ''میں نے رسول اللہ طفی آیانی کے ساتھ ایک رات بسرکی ، میں آپ کے وضو کرانے اور قضائے حاجت کے لیے پانی لے کرآیا تو آپ نے فرمایا: ''مجھ سے سوال کر۔'' میں نے کہا: میں آپ سے جنت میں آپ کی مرافقت کا سوال کرتا ہوں۔ آپ نے فرمایا: کیا اس کے علاوہ کچھاور نہیں؟ میں نے کہا: بس یہی ہے۔ آپ نے فرمایا:

(( فأعني على نفسك بكثرة السجود. )) •

" پھر کثرت سے تجدے کر کے اپنے آپ کے لیے میری مدد کر۔"

مرافقت جنت میں مصطفیٰ مطفیٰ مطفیٰ مطفیٰ میں ہے مراتب میں ہے ایک مرتبہ ہے کین بیمرتبہ وسلہ کے درجہ کونہیں پنچتا کیونکہ وہ تو صرف آپ مین کی خاص ہے۔ چنانچہ علامہ ابن علان صدیقی ہراللہ نے مشکا ق کی شرح میں علامہ ابن حجر ہراللہ سے نقل کرتے ہوئے بیان کیا ہے کہ:''بندے کو کثرت سے سجدے

❶ رواه الإمام أحمد\_ الفتح الرباني \_ (۲/۹/۲)، ومسلم (٤٨٩)، وأبو داود (١٣٢٠).

کتاب و سنت کی روشنی میں لکھی جانے والی اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مفت مرکز

کرنے کے بدلے میں یہ بلند درجہ حاصل ہوتا ہے جس تک پہنچنے کے لیے دنیا میں اللہ تعالیٰ کے ہاں بہت زیادہ قرب حاصل کرنے کی غرض سے کثرت سے بجدے کرنے کے علاوہ کوئی دوسرا مقصد اورغرض نظر نہیں آتی۔جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے اس فرمان میں بھی اس کی طرف اشارہ کیا ہے: ﴿ وَاسْجُدُوا اُقْتَرِبُ ﴾ (العلق: ٩١) درجہہ کر اور قرب حاصل کر۔'' ہر بجدے کے نتیج میں ایک مخصوص قرب ہے اس طرح بحدے کرنے والا انسان قرب کے ان درجات پر فائز ہوتا ہوا اپنے حبیب ملے آتی کی مرافقت کے درجہ پر فائز ہوجاتا ہے۔'' و انسان قرب کے ان درجات پر فائز ہوتا ہوا اپنے حبیب ملے آتی کی مرافقت کے درجہ پر فائز ہوجاتا ہے۔'' و نعمان بن سالم رائے آئے آئے نے ہمیں روزانہ کم از کم چوہیں فل بجدے ادا کرنے کی ترغیب دی ہے، جیسا کہ سیّدنا مصطفیٰ ملے آئے آئے نے ہمیں روزانہ کم از کم چوہیں فل بجدے ادا کرنے کی ترغیب دی ہے، جیسا کہ سیّدنا عمر ورٹوئید بن اوس سے بیان کرتے ہیں کہ'' مجھے ( سیّدنا عمر و بین اوس کو ) سیّدنا عنب بن ابوسفیان ڈائٹی کو یہ فر ماتے ہوئے ساوہ میں بری خوشی اور لطف کے ساتھ سے صدیث بیان کی: میں نے سیّدہ اُن محبیب ڈائٹی کو یہ فر ماتے ہوئے ساوہ کہتی ہیں: میں بری خوشی اور لطف کے ساتھ سے صدیث بیان کی: میں نے سیّدہ اُن من صلی اثنتی عشرة رکعة فی یوم ولیلة بنی له بھن بیت فی ( من صلی اثنتی عشرة رکعة فی یوم ولیلة بنی له بھن بیت فی الحنة . )) و

'' جو شخص ایک دن اور ایک رات میں بارہ رکعت نماز ادا کرے، اس کے لیے ان کے بدلے میں جنت میں ایک گھر بنا دیا جاتا ہے۔''

ترندی کی روایت میں آپ مشاعی کا پیفرمان بھی ہے کہ:

((أربعا قبل الظهر وركعتين بعدها وركعتين بعد المغرب وركعتين بعد العشاء وركعتين قبل صلاة الغداة))

'' چار رکعتیں ظہر ( کے فرائض ) ہے پہلے ، دورکعتیں اس کے بعد ، دورکعتیں مغرب کے بعد ، دورکعتیں عشاء کے بعد اور دورکعتیں صبح ( فجر ) کی نماز ہے پہلے ( اداکرے )۔''

<sup>1</sup> دليل الفالحين لطرق رياض الصالحين (٢١٨/١).

<sup>💋</sup> رواه الإمام مسلم (٧٢٨)، وأبوداود (١٢٣٧)، والترمذي (٤١٥).

حرو بن اوس سے اس حدیث کوس کر ان رکعتوں کو کھی نہیں چھوڑا۔ • کیا آپ بھی اس طرح کرتے اور کہتے میں جس طرح (اللہ کے ) ان (نیک بندوں) نے کیا اور کہا؟

#### ساتوان عمل

### اذ ان اور جوابِ اذ ان

سابقہ سطور میں آپ نے نماز اور نماز کے لیے چل کرآنے کا اجرو ثواب ملاحظہ کرلیا ہے۔ اس ثواب کو مؤذن اور مؤذن کی اذان کا جواب دینے والاشخص بھی اللہ کے حکم و تو فیق سے حاصل کر سکتا ہے۔ یہ گمان مت کریں کہ مؤذن کو صرف ایک نمازی کے درجات کے ثواب کے برابر ثواب ملے گا، بلکہ اسے تو اپنے ثواب کے ساتھ تمام نمازیوں کے درجات کے ثواب کے برابر ثواب ملے گا، جیسا کہ سیّدنا براء بن عازب ہوائٹنئ کی روایت کردہ حدیث میں ہے کہ اللہ کے نبی ملے تائے فرمایا:

(( إن الله وملائكته يصلون على الصف المقدم، والمؤذن يغفر له مدى صوته، ويصدقه من سمعه من رطب ويابس، وله مثل أجر من صلى معه. )) •

"الله تعالی پہلی صف (کے نمازیوں) پر رحمتیں نازل کرتا ہے اور اس کے فرشتے پہلی صف والوں کے لیے رحمت کی دعائیں کرتے ہیں، جہاں تک مؤذن کی آ واز پہنچی ہے اس کے مطابق اس کو بخش دیا جاتا ہے، اس کی آ واز کو سننے والی ہرتر اور خشک چیز اس کی تصدیق کرتی ہے اور جوبھی اس کے ساتھ نماز پڑھتا ہے ان سب کے برابراس کواجر دیا جاتا ہے۔ "
مؤذنوں کواس اجر عظیم برمبارک ہو۔

اگرآ پ مؤذن نہیں بن سکتے تو مؤذن کے پیچھے پیچھے اس کی اذان کا جواب دیجے تا کہ آپ اللہ کے حکم سے اور اس کے فضل سے اس تو اب کو حاصل کر سکیں جومؤذن حاصل کرتا ہے۔جبیا کہ بعض صحابہ و اللہ ہے۔

<sup>🛈</sup> شرح صحيح مسلم للإمام النووي (٦/٢٥٢) (ح ٧٢٨).

② رواه الإمام أحمد\_ الفتح الرباني \_ (١٠/٣)، والنسائي واللفظ له (٦٤٥)، والطبراني، وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (٢٣٤).

حرف الله طفاع الله طفاع الله على المراعة بن المحركة بن المحرف الله المعظيم كو باكركاميا بي حاصل كرسكة بين جه مؤذن باكر كاميا بي حاصل كرسكة بين جه مؤذن باكر كاميا بي حاصل كرسكة بين جه مؤذن باكركاميا بي حاصل كرسكة بين ؟ تو آب نے ان كوكيا جواب ديا؟ چنانچ سيّدنا عبدالله بن عمر و بن عاص والية سي روايت هم كامياب موضي كيا: اے الله كے رمول (مطبع الله على مؤذن تو جم بر فضيلت حاصل كر ليت بين (تو جم كه ايك شخص نے عرض كيا: اے الله كے رمول (مطبع الله على الله ع

((قل كما يقولون، فإذا انتهيت فسل تعط.)) ٥

'' تو بھی اس طرح کہہ جس طرح مؤذن کہتے ہیں، پھر جب تو فارغ ہو جائے تو جو بھی تو مانگے گا تجھے عطا کیا جائے گا۔''

\$......

#### آٹھواں عمل

## مال خرچ كرنا

جنت میں درجات کی بلندی کا باعث بننے والے اعمال میں ہے آٹھوال عمل نیکی کے کاموں میں مال خرچ کرنا ہے اور بیمندرجہ ذیل صورتوں پر مشتمل ہے:

## اوّل: زكاة كى ادائيگى:

الله عز وجل كا فرمان ہے:

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيْنَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمُ الْتُهُ زَادَتُهُمُ الْمُؤْمِنُونَ الصَّلُوةَ وَمِمَّا رَزَقُنْهُمُ وَادَتُهُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقَّا لَّهُمُ دَرَجْتٌ عِنْدَ رَبِّهِمُ وَ مَغْفِرَةٌ وَرِزُقُ كُونَ ٥ لَا لَيْفُونَ ٥ أُولِيْكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقَّا لَّهُمُ دَرَجْتٌ عِنْدَ رَبِّهِمُ وَ مَغْفِرَةٌ وَرِزُقُ كَرِيْمٌ ٥ ﴾ (الانفال: ٢-٤)

"ایمان والے توبس وہ ہیں کہ جب اللہ کا ذکر کیا جائے تو ان کے دل ڈر جا کیں اور جب اللہ کی آیات ان کے ایمان کواور زیادہ کر دیں اور وہ کی آیات ان کے ایمان کواور زیادہ کر دیں اور وہ لوگ اپنے رب پر تو کل کرتے ہیں ، وہ نماز کی پابندی کرتے ہیں اور ہم نے ان کو جو پچھ دے رکھا ہے وہ اس میں سے خرج کرتے ہیں، یہی لوگ سے ایمان والے ہیں اور ان کے لیے ان

 <sup>●</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني (٣٠/٣)، وأبوداود واللفظ له (٢٤٥)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٣٠٤٤).
 کتاب و سنت کی روشنی میں لکھی جانے والی اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مفت مرکز

کے رب کے باس بہت ہے درجات ،مغفرت اورعزت کی روزی ہے۔''

سابقه سطور میں (اقامت صلاۃ کے باب میں) ندکورسیّدنا عمرو بن مرۃ جہنی رہائیّنہ کی روایت کردہ حدیث اس موضوع یر دلیل ہے جس کو ذکر کرتے ہوئے ابن خزیمہ براللہ نے یہ باب قائم کیا ہے: "قیام رمضان کی فضیلت اوراس بات کا بیان که جو شخص الله کی وحدانیت کی گوائی دینے والا ، نبی مشیّع آن کی رسالت کا اقر ارکرنے والا ، یا نچوں نمازیں قائم کرنے والا ہواور پھر ماہ رمضان کے دنوں کے روزے رکھے اوراس کی را توں کا قیام کرے تو وہ اس بات کامستحق ہے کہ اس کا نام صدیقین اور شہداء کی لسٹ میں درج کر دیا جائے۔'' الله تبارک و تعالی نے اپنی حکمت کے ساتھ اغنیاء کی مصلحتوں کونقصان پہنچائے بغیر دنیا میں غربت کے علاج کے لیے نظام زکاۃ جیسا ایک دقیق آلہ ہی مقرر نہیں کیا بلکہ ان اغنیاء سے ان کے مالوں میں زیادتی اور نشوونما کا وعدہ بھی کیا ہے جب وہ نیکی کے کاموں میں اپنے مال خرچ کریں۔ چنانچہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَمَآ أَنْفَقُتُمُ مِّنُ شَيْءٍ فَهُوَ يُخُلِفُهُ وَهُوَ خَيْرُ الرِّزقِيْنَ ﴾ (سبا: ٣٩)

''تم جو کچھ بھی خرچ کرو گے وہ (اللہ )اس کا بدلہ دے گا اور وہ سب سے بہتر روزی دینے والا ہے۔'' ہر وہ مخض جواپنا ہاتھ اپنی گردن ہے بندھا ہوار کھ کرفقیر کے حق کورو کے رکھتا ہے اےمعلوم ہونا جا ہے کہ وہ حقیقت میں اپنے نفس پر کجل سے کام لیتا ہے ۔ نیتجاً وہ اپنے نفس کو جنت اور اس کے درجات سے محروم کر بیٹھتا ہے اور اسے جہنم اور اسکے طبقات میں گرانے کے لیے پیش کر دیتا ہے۔

ز مین کے مختلف خطوں میں ہرروز ہزاروں مسلمان فقراء بھوک کی وجہ سے بلکتے اور تڑیتے ہیں، پھران میں سے بعض تو صبر کرتے اور اس پر اکتفا کرتے ہیں اور بعض اپنے مولیٰ عز وجل کی بارگاہ میں اپنا شکوہ پیش کردیتے ہیں اوراس کے سامنے اغنیاء کی تقصیر کی شکایت کرتے ہیں۔

ا یغنی آ دمی! خوب جان لے کہ اللہ آپ کوزیادہ مال اس لیے دیتا ہے کہ وہ آپ کا امتحان لے سکے کہ آپ خرچ کرتے اور صبر کرتے ہیں یا کہ بخل کرتے اور تکبر کرتے ہیں۔وہ مسلمان جو اپنی ذات اور اپنی خواہشات پر بے دریغ بہت زیادہ مال خرچ کر کے اسراف کا ارتکاب کرتا ہے اور اینے مال کی زکا ۃ ادانہیں کرتا وہ بیہ خیال ترک کر دے کہ وہ قیامت کے دن ان فقراء سے نجات اور چھٹکارا یا جائے گا کیونکہ وہ اللہ عز وجل کے سامنے اس سے جھکڑیں گے اور اس کی شکایت کریں گے کہ اس نے ان کو ان کے حق سے محروم رکھا۔ لہذا

﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ ﴾ ﴾ آپ اس مقام پر جواب دینے کی تیاری کریں۔ مال کی زکاۃ ایک ایباحق ہے جے اللہ تعالیٰ نے فقراء کی مدد کے لیے اغذیاء پر فرض کیا ہے، جو شخص اپنے مال کی زکاۃ ادا کرے گائی ہے اس مال کا شرجا تا رہے گا ادر اسے قیامت کے دن اس کے صدقہ کے سائے کے نیچے جگہ دی جائے گی، جس دن تمام لوگ سورج کی تیش کی وجہ سے بینے میں غرق ہوں گے۔ اس طرح یہ خوش نصیب اس منج سانب سے محفوظ و مامون ہوگا جو زکاۃ کی ادا نیکی سے بیجھے رہنے والے شخص کا پیچھا کرے گاختی کہ اس کے گلے کا طوق بن جائے گا۔ جیسا کہ سیّدنا ابو ہری وہ نیکی نے بیان کیا ہے کہ رسول اللہ مشے مین نے ارشاد فرمایا:

(( من آتاه الله مالا فلم يؤد زكاته، مثل له ماله يوم القيامة شجاعا أقرع له زبيبتان يطوقه يوم القيامة، يأخذ بلهزمتيه (يعني شدقيه) يقول: أنا مالك، أنا كنزك، ثم تلاهذه الآية ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَآ اللهُ مُ اللهُ مِنُ فَضُلِهِ هُوَ خَيْرًا لَّهُمُ بَلُ هُوَ شَرُّ لَّهُمُ سَيُطُوَّقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوُمَ اللهُ مِنْ فَضُلِهِ هُوَ خَيْرًا لَّهُمُ بَلُ هُو شَرُّ لَّهُمُ سَيُطُوَّقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوُمَ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرٌ ﴾.)) • القيامَةِ وَلِللهِ مِيْرًاكُ السَّمُوٰتِ وَالْاَرُضِ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرٌ ﴾.)) • (آل عمران ١٨٠٠)

''جس شخص کواللہ نے مال دے رکھا ہو پھر وہ اس کی زکا قادا نہ کر ہے تو اس کا مال قیامت کے دن ایک منج سانپ کی شکل میں اس کے سامنے لایا جائے گا جس کی آئکھوں پر دو سیاء نقطے ہوں گے وہ سانپ قیامت کے دن اس شخص کے گلے کا طوق بن جائے گا جواس کے دونوں جبڑ وں کو پکڑ کر کہے گا: میں تیرا مال ہوں، میں تیرا نزانہ ہوں، پھر آپ نے بی آیت تلاوت فرمائی: وہ لوگ جنہیں اللہ نے اپنے فضل سے بچھ دے رکھا ہے وہ اس میں بخیلی کو اپنے حق میں بہتر نہ بھیں بلکہ وہ ان کے حق میں نہایت بدتر ہے، عنقریب قیامت کے دن انہیں ان کی بخیلی کی چیز کے طوق پہنائے جا کیں گے۔ آسانوں اور زمین کی میراث اللہ بی کے لیے ہے اور جو کچھتم کر رہے ہو، اس سے اللہ تعالیٰ باخبر ہے۔''

آب اپنی خوشی سے اپنے مال کی زکاۃ کی ادائیگی کا خیال رکھیں اور اس میں سستی اور کا ہلی کا مظاہرہ نہ

<sup>•</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني (٢٠٢/٥)، والبخاري (٥٦٥) واللفظ له، والنسائي (٢٤٤٠)، وابن ماجه (١٧٧٤)، وابن خزيمة (٢٢٥)، والبيهقي.

و ا پند ی ا پندر بات کو کیے بلد کر کتے ہیں؟ کی اپندر کتے ہیں؟ کی اپندر کتے ہیں؟

کریں،اللہ تعالیٰ آپ سے تھوڑا طلب کر کے آپ کو بہت زیادہ عطا کرے گا،جس مخص کواس کے نفس کے بخل سے بچالیا گیاوہ ی کامیاب ہے۔

دوم: صلدرحی اور نیکی کے کاموں میں مال خرچ کرنا:

نعتوں والی جنتوں میں درجات کی بلندی کا باعث بننے والے اعمال میں سے ایک عمل صرف ایک اللہ تعالیٰ کے عطاکردہ مال کواس کے تقرب کی خاطر اس کی رضا مندی کے کاموں میں خرچ کرنا ہے اور بیفقراء پر صدقہ کرنے ، اس مال کے ساتھ صلہ رحی کوفروغ دینے ، ہمسابیہ اور دوست کی عزت کرنے اور صدقہ وقرض حسنہ کی صورت میں محتاج کی معاونت کرنے جیسے عظیم کاموں پر مال خرچ کرنے کی صورت میں ممکن ہے ، اس کے ساتھ ساتھ اللہ عزوجل کے حرام کردہ کاموں میں مال خرچ کرنے یا بعض مباح اور پہند بیدہ کاموں میں ضرورت سے زائد مال خرچ کرنے سے بچنا بھی انتہائی ضروری ہے۔

یہ سب انعام واکرام غنی آ دمی کے لیے ہے، کین اللہ تعالیٰ نے فقیر آ دمی کو بھی اس عظیم اجر و ثواب سے محروم نہیں رکھا وہ اس طرح کہ جب وہ صدق دل سے بیزیت اور تمنا کر لے کہ اگر وہ فلال شخص کی طرح غنی ہوتا تو اس کے مطابق عمل کرتا تو اسے بھی الحمد للہ اس غنی آ دمی کے اجر و ثواب کے برابراجر و ثواب عطا کیا جاتا ہے۔ جیسا کہ سیّد نا ابو کبشہ انصاری خلائی کی روایت کردہ حدیث میں ہے کہ رسول اللہ مطابق نے فرمایا:

(﴿إِنَمَا الدنيا لأربعة نفر: عبد رزقه الله مالا وعلما فهو يتقي فيه ربه ويصل فيه رجمه ويعلم لله فيه حقاً، فهذا بأفضل المنازل. وعبد رزقه الله علما ولم يرزقه مالا فهو صادق النية يقول لو أن لي مالا لعملت بعمل فلان فهو بنيته فأجرهما سواء الحديث.) • (دنيا تو چارافراد كے ليے (غيمت) ہے: ايک وہ مخص ہے جے اللہ نے مال اورعلم كى نعت سے مالا مال كرركها ہوتو وہ اس معاطے ميں اپنے رب سے ڈرتا ہو، صلد رحى كرتا ہواور اسے معلوم ہوكہ اس ميں الله كاحق ہو يہ فض فضل منزل اور افضل درجہ پرفائز ہوجاتا ہے۔ دوسرا مخص وہ ہے اللہ نے علم عطاكيا ہوئين مال سے محروم ركھا ہو، وہ فالص اور حجى نيت كے مخص وہ ہے جے اللہ نے علم عطاكيا ہوئين مال سے محروم ركھا ہو، وہ فالص اور حجى نيت كے

❶ رواه الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (١٩١/١٩) ، والترمذي (٢٣٢٥) ، وصححه الألباني في صحيح الترمذي
 (١٨٩٤).



ساتھ اس بات کا اقرار کرلے کہ اگر میرے پاس بھی مال ہوتا تو میں فلاں (نیک) آدمی کی طرح (نیک) ممل کرتا، اسے اس کی نیت کے مطابق اس طرح اجر و ثواب دیا جاتا ہے کہ یہ دونوں شخص اجر و ثواب میں برابر ہوجاتے ہیں۔''

☆......☆

#### نوان عمل:

# ماہِ رمضان کےروز ہے اور اس ( کی راتوں) کا قیام

جنت میں درجات کی بلندی کا باعث بنے والانوال عمل ماہ ورمضان کے روز ہے اور (اس کی راتوں) کا قیام ہے۔ چنا نچہ سیّد ناطلحہ بن عبیداللہ بڑائیو نے بیان کیا ہے کہ قبیلہ بلتی ہے دوآ دمی رسول اللہ میں گئیو نے بیان کیا ہے کہ قبیلہ بلتی ہے دوآ دمی رسول اللہ میں گئیو نے کہ خدمت میں حاضر ہوئے ، ان دونوں نے اکسیے ہی اسلام قبول کیا ، ان دونوں میں ہے ایک آ دمی دوسرے کی نسبت زیادہ بخت محنت اوراجتہاد کرتا ، پھر مجہداور مختی فحض ایک غزوہ میں جام شہادت نوش کر گیا جب کہ دوسرا فحض اس کے بعد بھی ایک سال تک زندہ رہا۔ آخر وہ بھی فوت ہو گیا۔ سیّدنا طلحہ بڑائیو نے فرمایا: میں نے خواب میں دیکھا کہ میں جنت کے دروازے پر ہوں اور وہ دونوں فحض بھی میرے پاس بیں ، پھر جنت میں ہے ایک نکلنے والا نکا تو اس نے ان دونوں میں ہے بعد میں فوت ہونے والے کو اجازت دے دی ، پھر دوبارہ نکا تو اس نے شہید ہونے والے کو اوجازت دے دی، کھر دوبارہ نکا تو اس نے شہید ہونے والے کو اوجازت دے دی ۔ کہ یا اور کہنے لگا: اب آپ واپس بلیٹ جا نمیں کیونکہ اب آپ کے پاس اس کے بعد کوئی نہیں آئے گا۔ صبح کے وقت طلحہ بڑائیو نے لوگوں کو اس کے متعلق بتانا شروع کیا تو لوگوں کو اس پر تعجب ہوا۔ لوگوں نے رسول اللہ میں بیٹ کے آیا اور کہنے نہ نہ نہ ہونے والی ) اس (شہید ہونے والے ) کے بعد ایک سال تک زندہ نہ رہا؟ لوگوں نے فرمایا: کیون نہیں ، آپ نے فرمایا: اور پھر وہ سال بھر میں ماہ ورضان کے روزے نہ دکھتا رہا اور اس فدر نمازیں اور بحد کے کیون نہیں ، آپ نے فرمایا: اور ایکوں کئی کیون نہیں ، آپ نے فرمایا: ادا نہ کرتا رہا؟ لوگوں نے عرض کی: کیون نہیں ۔ بین کر رسول اللہ میں کو روزے نہ درکھتا رہا اور اس فدر نمازیں اور بعد سے کوئی نہاں ادا نہ کرتا رہا؟ لوگوں نے عرض کی: کیون نہیں ۔ بین کر رسول اللہ میں کے دونے نہ درکھتا رہا اور اس فدر نمازیں اور بھر وہ سال بھر میں ماہ ورضان کے دونے نہ درکھتا رہا اور اس فدر نمازیں اور بعد میں کوئی نمازیں اور بعد میں کوئی نہوں نمیں ۔ بین کر رسول اللہ میں کوئی نے نہ اور ایکوں کوئی کوئی نمیں ۔ کوئی نمیں کیا کوئی نمیاں کوئی کی کیون نہیں ۔ بین کر رسول اللہ میں کوئی نمیاں کے دونے کیا کوئی کوئی نمیل کیا کوئی کوئی نمیاں کوئی کوئی نمیاں کوئی کوئی نمیاں کے دونے کوئی نمیاں کوئی کوئی نمیاں کوئی کوئی نمیاں کوئی کوئی کی کیا کوئی کوئی نمیاں کوئی کوئی نمیاں کوئی کوئی نمیاں کوئی کوئی کوئی

((فما بينهما أبعد مما بين السماء والأرض.)) ◘

<sup>♣</sup> رواه الإمام أحمد المسند (٣٣٣/٢)، وابن ماجه واللفظ له (٣٩٢٥)، وقال المنذري في الترغيب والترهيب (٢٤٤/١): رواه أحمد بإسناد حسن ورواه ابن ماجه وابن حبان في صحيحه والبيهقي ١هـ، وصححه الألباني في صحيح ابن ماجه (٣١٧١).



'' تو ان دونوں کے درمیان درجات میں اتنا فاصلہ ہے جتنا کہ آسان و زمین کے درمیان فاصلہ ہے۔''

کیا آپ کومعلوم نہیں کہ ماہِ رمضان کے روزے اور اس ( کی راتوں) کا قیام جنت میں انسان کے درجات کو اتنا بلند کرتے ہیں؟ کیا آپ کوسیّدنا عمرہ درجات کو اتنا بلند کرتے ہیں؟ کیا آپ کوسیّدنا عمرہ بن مرق جہنی زائین کی ذکر کردہ حدیث جو سابقہ سطور میں بیان ہو چکی ہے یا ذہیں، جس میں رسول الله مِشْتَا اَلَّامِ مِشْتَا اِللَّامِ مِشْتَا اِللَّامِ مِشْتَا اِللَّامِ مِشْتَا اِللَّامِ مِشْتَا اِللَّامِ مِنْ اللَّامِ مِنْ اِللَّامِ مِنْ اِللَّامِ مِنْ اِللَّامِ مِنْ اِللْمِنْ اللَّامِ مِنْ اِللَّامِ مِنْ اللَّامِ مِنْ اِللَّامِ مِنْ اِللَّامِ مِنْ اللَّامِ اللَّامِ مِنْ اللَّامِيْنِ اللَّامِ مِنْ اللَّامِ اللَّامِ مِنْ الْمُنْ الْمِنْ اللَّامِ مِنْ اللَّامِ مِنْ الْمُنْ الِ

(( من مات على هذا كان من الصديقين والشهداء . )) •

'' جو شخص اس حالت (کلمہ شہادت کی ادائیگی ، پانچ نماز وں کی ادائیگی ، رمضان کے روزے اور قیام اور زکاۃ کی ادائیگی ) برفوت ہو گیا وہ صدیقین اور شہداء میں سے ہے۔''

لہذا آپ ایمان کی حالت میں ثواب کی امید کے ساتھ ماہِ رمضان کے روزوں اوراس (کی راتوں)
کے قیام کا خوب اہتمام کریں، جس شخص نے بھی ایبا کیا اس کے سابقہ گناہ معاف کردیئے جا کیں گے اور وہ
نعتوں بھری جنتوں میں صدیقین اور شہداء کے مرتبوں پر فائز ہوگا۔ یہ (اعزاز واکرام عطا کرنا) اللہ پر پچھ بھی
مشکل نہیں۔

اوراگرآپ کاارادہ زیادہ تواب حاصل کرنے اور درجات میں مزید بلندی حاصل کرنے کا ہوتو پھرآپ روزہ داروں کی افطاری کا بھی اہتمام کرلیں اس لیے کہ جوشخص کسی روزہ دار کا روزہ افطار کروائے گا تو اسے بھی المحمد لللہ روزہ دار کے اجروثواب میں بغیر کوئی کی کیے اس کے برابراجروثواب عطا کیا جائے گا۔

☆......☆

#### دسواں عمل

## احجهااخلاق

دین متین اور صاف شفاف مضبوط اخلاق بید دوالی بہترین صفات ہیں جن کے ساتھ کو کی شخص بھی مزین اور آراستہ ہوسکتا ہے، بلاشبہ اچھا اخلاق بہت معزز صفت اور مضبوط رشتہ ہے، جواس عظیم صفت سے

 <sup>◘</sup> رواه البزار، وابن خزيمة (٢٢١٢)، وابن حباك في صحيحه، واللفظ لابن خزيمة، وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (٧٤٩)

﴿ اَبِ جنت میں ابنے درجات کو پسے بلد کر تھے ہیں؟ کے کہا اور استہ ہوا اس نے اپنی طبیعت کو مزین کرلیا اور اپنے دل کو صاف کرلیا۔ اچھا اخلاق کینے وغیرہ کو جڑ سے اکھاڑ کیستہ ہوا اس نے اپنی طبیعت کو مزین کرلیا اور دلوں کو فریفتہ بنالیتا ہے، یہ سلمان کے لیے عمر ثانی اور ذکر باقی ہوجائے باقی ہے۔ یہ ایک ایسی عمدہ صفت ہے جو اس کلمہ کے تمام معانی پر مشتمل ہے، جو اس صفت سے متصف ہوجائے تو یہ عظیم صفت اسے زبان اور دل کی تمام آفات سے پاک کردیتی ہے اور اس کے ساتھ انسان اپنے خالق کے ساتھ اور تمام انسانوں کے ساتھ احسان کے مرتبہ پر فائز ہوجاتا ہے۔

الله عزوجل نے حسن خلق کو بہت عزت دی ہے، اس کی شان کو بلند کیا ہے اور جو محف اس صفت کے ساتھ متصف ہوجائے اسے بہت عظیم اجر و ثواب سے نوازتے ہوئے میزان میں اس کی نیکیوں کے ثواب کے لخاظ نے اسے سب اعمال سے زیادہ بوجھل قرار دیا ہے۔ جیسا کہ سیّدنا ابو درداء مُن اُنٹیز سے روایت ہے کہ رسول الله منظم میّرات نے فرمایا:

(( ما شيء أثقل في ميزان المؤمن يوم القيامة من خلق حسن، فإن الله تعالى يبغض الفاحش البذي . )) •

'' قیامت کے دن مؤمن کے میزان میں اچھے اخلاق سے زیادہ بوجھل کوئی چیز نہیں ہوگی، اللہ تعالی فخش گوئی اور بداخلاقی سے سخت نفرت کرتا ہے۔''

ای طرح اچھے اخلاق و کر دار کے مالک انسان کو جنت میں تین در جوں میں تین کمل عطا کیے جا کیں گے جیسا کہ سیّد نا ابوا مامہ باہلی زائشۂ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ططاع آئے نے ارشاد فر مایا:

(( أنا زعيم ببيت في ربض الجنة لمن ترك المراء وإن كان محقاً (والمراء هو الجدال) وببيت في وسط الجنة لمن ترك الكذب وإن كان مازحًا وببيت في أعلى الجنة لمن حسن خلقه.)) •

'' میں اس مخص کو جوحق پر ہونے کے باوجود جھٹڑا کرنے سے گریز کرے جنت کے ایک گوشہ میں ایک گھر کی صانت دیتا ہوں، جو دل گی کرتے ہوئے بھی جھوٹ نہ بولے اسے جنت کے وسط میں ایک گھر کی صانت دیتا ہوں اور جواپنے اخلاق کو اچھا کرلے اسے جنت کے بلندترین

 <sup>(</sup>واه الترمذي (۲۰۰۲)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٦٣٢٥).

<sup>2</sup> رواه أبوداود (٤٨٠٠)، وحسنه الألباني في صحيح الحامع (٤٦٤).

ر آپ جنت میں اپ در جات کو کیے بلند کر کتے ہیں؟ کی جند کر گئے ہیں؟ کی جند کر گئے ہیں؟ کی جند کر گئے ہیں؟ کی جند مقام پر ایک گھر کی ضانت دیتا ہوں۔''

چنانچہ اس بات میں کسی قتم کا کوئی بھی شک وشبہ نہیں کہ اچھے اخلاق کا حامل شخص نہ تو جھڑے سے واقف ہوتا ہے اور نہ ہی جھوٹ کے قریب جاتا ہے اس لیے اس کا رب اسے ان تین محلات سے ہرگز محروم نہ رکھے گا۔ ان شاء اللہ تعالیٰ۔

لہذا آپ اپنے اخلاق کو حسین اور خوبصورت بنا کرلوگوں کے ساتھ اپنے معاملات کو اور اپنی شخصیت کو خوبصورت بنا نے اور اس کی خوب مشق کیجے، کیونکہ بردباری جیسی صفت اپنے آپ کو بردبار بنانے سے ہی حاصل ہوتی ہے اور صبر کا اظہار کرنے سے ہی انسان صبر کی صفت سے متصف ہوتا ہے۔ جو شخص اجھے اخلاق کے مالک لوگوں کے ساتھ رہنے کی عادت بنالیتا ہے وہ جلد ہی ان کا لباس زیب تن کر لیتا ہے، ان جیسے ذوق سے خوب سیراب ہوتا ہے اور اس کا اجر و تو اب روزہ دار اور شب زندہ دار کے درجہ اور مرتبہ کے برابر تک بلند ہوجا تا ہے۔ جبیبا کہ سیّدنا ابوالدرداء بنائیڈ سے روایت ہے کہ رسول اللہ منظم اللہ انتہا کے ایکا اللہ علیہ کا میں کا ایک لوگوں کے ساتھ کے برابر تک بلند

(( ما من شيء يوضع في الميزان أثقل من حسن الخلق وإن صاحب

حسن الخلق ليبلغ به درجة صاحب الصوم والصلاة . )) •

'' میزان میں رکھی گئی کوئی چیز بھی اچھے اخلاق سے زیادہ بھاری نہ ہوگی اورا چھے اخلاق کا مالک انسان روزہ داراور نمازی شخص کے درجہ پر فائز ہوجا تا ہے۔''

اسى طرح سيده عائشة وظافي سروايت بكرسول الله مطفيكي نفر مايا:

(( إن الرجل ليدرك بحسن خلقه درجات قائم الليل صائم النهار.)) •

'' انسان اپنے اچھے اخلاق کی وجہ سے دن کے روز ہ دار اور شب زندہ دار کے درجات پر فائز ہوجا تا ہے۔''

حسن خلق ، لوگوں کی تکلیفوں پر صبر کرنے ، ان کے بارے میں حسن ظن رکھنے اور ان کا اکرام کرنے جیسی عظیم صفات پر مشتمل ہے۔

 <sup>(</sup>واه الترمذي (۲۰۰۳)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (۲۲۲ه).

<sup>🚱</sup> رواه الإمام أحمد ـ الفتح الرباني ـ (٧٦/١٩)، والحاكم (٢٠/١)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٦٦٠١).



#### گیارهواں عمل

# الله عزوجل كى كتاب كوحفظ كرنا

جنت میں درجات کی بلندی کا باعث بننے والا گیارهوال عمل الله عز وجل کی کتاب (قرآنِ مجید) کوحفظ

كرنا ہے۔ چنانچ سيدنا ابوسعيد خدري فائن سے روايت ہے كدرسول الله طلط قائم نے ارشاد فرمايا:

(( يقال لصاحب القرآن إذا دخل الجنة اقرأ واصعد فيقرأ ويصعد بكل

آية درجة حتى يقرأ آخر شيء معه. )) •

'' صاحب قرآن جب جنت میں داخل ہوگا تو اسے کہا جائے گا: پڑھتا جا اور (جنت کے درجات کی بلندی) چڑھتا جا، تو وہ پڑھتا جائے گا اور ہرآیت کے بدلے ایک درجہ چڑھتا جائے گا، یہاں تک کہ جتنا قرآن اس کو یاد ہوگا وہ سب پڑھ لے گا۔''

#### ایک دوسری روایت میں ہے:

(( يقال لصاحب القرآن: اقرأ وارق ورتل كما كنت ترتل في الدنيا فإن منزلتك عند آخر آية تقرأها. )) •

"صاحب قرآن سے کہا جائے گا: پڑھتا جا، چڑھتا جااوراس طرح تظہر تظہر کر پڑھ جس طرح تو دنیا میں تظہر تظہر کر پڑھا کرتا تھا تیری منزل وہاں ہوگی جہاں تیری آخری آیت کی تلاوت (ختم) ہوگی۔"

سیّدہ ام الدرداء و اللّٰه علی سے روایت کیا ہے کہ میں نے سیّدہ عائشہ و اللّٰه علی سے اس محف کے متعلق سوال کیا جو قرآن پڑھتا ہے اور وہ جنت میں داخل ہوگا اور وہ محض جو قرآن نہیں پڑھتا اس پراس کی کیا فضیلت ہے؟ تو سیّدہ عائشہ وٰلِ اللّٰہ عَالٰہ فَاللّٰہِ عَاللّٰہِ عَلَیْہِ اللّٰہِ عَالٰہُ مِنْ اللّٰہِ عَلَیْہِ اللّٰہِ عَالٰہُ مِنْ اللّٰہِ عَلَیْہِ اللّٰہِ اللّٰہِ عَلَیْہِ اللّٰہِ اللّٰہِ عَلَیْہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ عَلَیْہِ اللّٰہِ اللّٰ

❶ رواه الإمام احمد الفتح الرباني (٧/١٨) وأبو داود (٤٦٤) والترمذي (٢٩١٤) وابن ماجه (٣٧٨٠) وابن
 حبان والبيهقي، والحاكم (٥٥٢/١) وصححه وأقره الذهبي، وصححه الألباني في صحيح الحامع (٨١٢١)

واه الإمام أحمد الفتح الرباني (٦/١٨)، والترمذي (٢٩١٤)، وأبوداود (٢٤٤٤)، وابن حباك، والحاكم (٢/١٥)،
 وحسنه شعيب الأرناؤط في تخريجه لشرح السنة (٤/٥٦٤)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٢١٢٨).

﴿ آپ جنت میں اپ درجات کو کیے بلد کر عقے ہیں؟ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ 97 ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ 97 ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ اللهُ مِعْدِ اللهُ مِعْدِ اللهُ مِعْدِ اللهُ مِعْدِ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْكُو عَلَيْ عَلَيْكُو عَلَيْكُو عَلَيْكُو عَلَيْ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُكُ عَلِيْكُلِي عَلَيْكُلِي عَلَيْكُلِكُلِي عَلَيْكُلِي عَلَيْكُلِيْكُ

کیا آپ جنتوں کے اعلیٰ درجات پر پہنچنا چاہتے ہیں؟ تو پھراللہ کی کتاب کو مکمل حفظ کریں۔ دوسال یا اس سے زائد عرصہ میں آپ کے لیے ممکن ہے کہ آپ اللہ کی کتاب کو حفظ کرلیں گے پھر آپ اپنے اس عمل کے بدلے جنت کے اعلیٰ درجات کو حاصل کرسکیں گے، آپ جس قدر چاہیں اللہ کی کتاب کو حفظ کرلیں پھر آپ اس عظیم عمل کے صلہ میں اس قابل ہوجا ئیں گے کہ جنت میں اپنا مقام ومرتبہ اور درجہ بک کروالیں، ہر

❶ رواه الإمام أحمد \_ المسند\_ (٣٥٦/١) ، والبيهقي في شعب الإيمان (١٩٩٨) وقال: قال الحاكم هذا إسناد صحيح اهـ ، ورواه ابن أبي شيبة في مصنفه (١٥٥/٧) ، والبغوي في شرح السنة (٤٣٥/٤) ، وقال محقق كتاب التذكرة في احوال الموتى والآخرة: حسن موقوف (٢٧٩/٢)

۵ طرح التثريب في شرح التقريب للعراقي (٧٢٢/٣).

ر آپ بنت میں اپ درجات کو کیے بلد کر عتے ہیں؟ کی کھوٹی کے باتھ میں ہے، آپ اپ نفس کے متعلق آپ کے باتھ میں ہے، آپ اپ نفس کے متعلق دوسروں کی نسبت زیادہ بصیرت رکھتے ہیں۔

آیات قرآنیے کے ایک مجموعہ کو حفظ کرنے کا تجربہ کریں آپ اپنے دل میں ایمان کی نہروں کا ذائقہ محسوس کریں گے اور کلام اللہ کے حفظ کے دوران وہ پورے جوش اور شدت کے ساتھ جاری ہوں گی۔اگر آپ کے گناہ آپ کو عاجز کردیں یا آپ کی ہمت جواب دے جائے یا مصروفیات زندگی آپ کو اس قدر مشغول کردیں کہ آپ ان درجات کو نہ پاسکیں تو پھر اپنے نفس پر بخیلی مت کریں بلکہ قرآن کے تو اب کے حصول کی خاطر آپ اپنے علاوہ دوسرے لوگوں کو اور اپنی اولا دکو حفظ قرآن کی ترغیب دیں کیونکہ نیکی کی ترغیب دینے والا (اجروثو اب کے لحاظ سے) نیکی کرنے والے کی طرح ہے۔ الحمد للہ بہت می مساجد میں بردوں اور چھوٹوں سب کے لیے قرآن کریم کی کلاسز خاص طور پر اہتمام کے ساتھ جاری ہیں۔

اگرآپ نے اس سب سے ستی کا مظاہرہ کیا تو پھرآپ کواس کے نتائج سے خبر دار رہنا جا ہے کہ آپ قرب کی منازل اور نیک لوگوں کے درجات سے پیچھے رہ جا کیں گے جیسا کہ سیّدنا عمر بن خطاب ڈاٹٹوئئے نے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ طلطے مَیّاتِم نے ارشاد فرمایا:

(( إن الله تعالى يرفع بهذا الكتاب أقوامًا ويضع به آخرين . )) •
"الله تعالى اس كتاب كے ساتھ بہت ى قوموں كورفعت اور بلندى عطا كرديتا ہے اور اى قرآن كى وجہ دوسرى قوموں كو نيچا دكھا ديتا ہے۔"
مجھے أميد ہے كه آپ اپنفس كے ليے ان نتائج كوقطعاً نا پندكريں گے۔

ہمے أميد ہے كه آپ اپنفس كے ليے ان نتائج كوقطعاً نا پندكريں گے۔

#### بارهواں عمل

# ينيم کی کفالت

جنت میں درجات کی بلندی کا باعث بنے والا بارھوال عمل یتیم کی کفالت ہے۔ چنانچہ سیّدناسہل بن سعد رخالتہ نے بیان کیا ہے کہ رسول الله ملتے میں نے فرمایا:

<sup>🚯</sup> رواه الإمام مسلم (۱۷۸)، والبيهقي.

ر ا پ بنت میں اپ در جات کو کیے بلند کر کئے ہیں؟ کی کھوٹی کے ان کی کھوٹی کے کہا کہ کا جات کو کیے بلند کر گئے ہیں؟ کی کھوٹی کے ان کھوٹی کی کھوٹی کے ان کھوٹی کی کھوٹی کے ان ک

((أنا وكافل اليتيم في الجنة هكذا وقال بإصبعيه السبابة والوسطى.)) •

'' میں اور یتیم کی کفالت کرنے والاشخص جنت میں اس طرح ہوں گے۔ آپ نے اپنی شہادت والی اور درمیان والی انگلیوں (کوملاکران) کے ساتھ اشارہ کیا۔''

علامہ ابن جر برائنہ نے اس حدیث سے متعلق اپی شرح میں فرمایا کہ علامہ ابن بطال رائیٹی نے فرمایا:

'' جو خص بھی اس حدیث کو سے اس پر لازم ہے کہ وہ اس حدیث پر عمل کرے تا کہ اسے جنت میں نبی سے ختی میں اس سے افضل منزل کوئی نہیں ہے۔ پھر علامہ ابن سے ختی ہے گئی نہیں ہے۔ پھر علامہ ابن سے خور برائنہ نے فرمایا: اس حدیث میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ نبی میں ہے گئی اور درمیانی انگلی کے جر برائنہ نے فرمایا: اس حدیث میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ نبی میں ہے کہ: '' مجھے اور قیامت کو ان دو والے خص کے درجوں کے درمیان اتنا فاصلہ اور مسافت ہے جس میں ہے کہ: '' مجھے اور قیامت کو ان دو درمیان فاصلہ ہے اس کی مثال ایک دوسری حدیث ہے جس میں ہے کہ: '' مجھے اور قیامت کو ان دو (انگلیوں، شہادت والی انگلی کے درمیان والی انگلی کے درمیان کوئی کے قرب کے اثبات کے متعلق یہ بات کافی ہے کہ شہادت والی انگلی اور درمیان والی انگلی کے درمیان کوئی کے قرب کے اثبات کے متعلق یہ بات کافی ہے کہ شہادت والی انگلی اور درمیان والی انگلی کے درمیان کوئی کے درمیان کوئی احتال ہے کہ اس سے مراد دو باتوں کا اکھے وقوع کے پر یہونا ہے: ایک جلدی داخلہ اور دوسرا بلند مرتبہ ہی علامہ البنا برائنہ کا قول ہے: علماء نے فرمایا ہے کہ اس میں مبالغہ ہے وگر نہ انبیاء کے درجات تو بہت اعلیٰ اور بلند ہیں اور دو انگیوں کے درمیان فرق کے بیان میں مبالغہ ہے وگر نہ انبیاء کے درجات تو بہت اعلیٰ اور بلند ہیں اور دو انگیوں کے درمیان فرق کے بیان میں مبالغہ ہے وگر نہ انبیاء کے درجوں کا در است کی طرف اشارہ ہے کہ انبیاء کرام عبلے اور امت کے چیدہ چیدہ افراد کے درجوں کا درمیانی فا صلہ صرف اس قدرہ ہوگا۔ ®

سخت تکلیف دہ اور بے رحم مناظر میں سے ایک منظر یہ بھی ہے کہ کوئی شخص کسی بیٹیم کو دیکھے کہ رونے کی وجہ سے اس کے آنسواس کے رخساروں پر گر رہے ہوں اور وہ کیکار رہا ہو: '' اے میرے پیارے اہا جان!''

❶ رواه الإمام أحمد (بلفظ كافل اليتيم)\_ الفتح الرباني \_ (٤/١٩)، والبخاري (٥٣٠٤)، والترمذي (١٩١٨).

<sup>🛭</sup> فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (١٠١/١٠) (ح٥٠٠)

❸ الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد مع مختصر شرحه بلوغ الأماني من أسرار الفتح الرباني لعبد الرحمن البنا الملقب بالساعاتي (١٤٩/١٦).

کین اس کا باپ اب اس کوکوئی جواب نہیں دے سکتا کیوں کہ وہ تو اب منوں مٹی سلے جاچکا ہے۔ کیا آپ نے کین اس کا باپ اب اس کوکوئی جواب نہیں دے سکتا کیوں کہ وہ تو اب منوں مٹی سلے جاچکا ہے۔ کیا آپ نے کھی کسی میٹیم کود یکھا ہے کہ وہ روتے ہوئے اپنے والد کو آ وازیں دے رہا ہواوراس کا والداس کوکوئی جواب نہ دے رہا ہو، اور کیا بھی ایسا منظر بھی آپ نے ملاحظہ کیا ہے کہ کوئی اس کے ساتھ مل کر رونے لگ جائے یا اس کے بدلے رو پڑے یا کوئی ایسا ہے جو باپ کی شفقت و ہمدردی جیسی عظیم چیز سے محروم اس مسکین بچے کے احساسات کوموں کر سکے؟

میں اپنے چھوٹے بیٹے کے ساتھ پہلی مرتبہ اس کو مدرسہ میں داخل کروانے کی غرض سے گیا تو میں نے بہت سے بچوں کے آباء کو دیکھا ہر باپ اپنے بیچ کے ہاتھ کو تھا ہے ہوئے اپنے بیچ سے مدرسہ اور پڑھائی کے پہلے دن کے ڈراورخوف کو کم کرنے کی کوشش کررہاتھا کہ اچا منظر نے میرے دل کورڈپا دیا اور میں زارو قطار رودیا، میں اس منظر کو بھی نہیں بھول سکتا، میں نے ایک چھوٹے بیچ کو دیکھا جس کا نام بالکل ابتدائی کلاس میں درج ہوچکا تھا اور اس کو داخلہ ل چکا تھا لیکن وہ بڑی شدت سے رورہاتھا مزید تکلیف دہ بات بیتھی کہ اس کے ساتھ کوئی بھی نہ تھا بلکہ وہ بالکل اکیلا تھا، جب ہم نے اس کے متعلق سوال کیا؟ تو لوگوں نے بتایا: کہ وہ میٹیم ہے، بیمن کراکٹر آباء اس کے اردگر دجمع ہوکر اس کے سر پر ہاتھ بھیرنے لگے اور اس کی جیبیں ریا لوں سے بھرنے لگے اور اس کی جیبیں ریا لوں سے بھرنے لگے اور اس کی جیبیں ریا لوں سے بھرنے کے دیدار کا عوض بن سکے۔

مسلمان یتیموں کی تعداد زمین کے بہت سے حصوں میں جنگوں کی چکیوں میں مسلمانوں کے پینے کی وجہ سے بہت بڑھ چکی ہے۔ کون ہے جوان یتیموں کی کفالت کرے اور ان کے چہروں پرمسکراہٹیں واپس لائے، سوائے ان حسین وجیل ہاتھوں کے جواللہ کے ہاں درجات کے طالب ہیں؟ اگر ہم نے ان یتیموں کی کفالت میں پہل نہ کی تو پھر عیسائی مشنری ادارے انھیں عیسائی بنانے کے ارادے سے اغوا کرلیں گے اور انھیں دواء، لباس اور غذاء کا لا کچ دے کرا چک لے جائیں گے تا کہ وہ اسلام اور مسلمانوں کے مخالف لشکروں کا کردار اوا کرسکیں۔

بوسنیا اور ہرسک میں مسلمانوں کے خلاف جنگ کی ابتداء میں ہی ہے بات سننے میں آئی کہ ہزاروں مسلمان بچوں کو یور پی مما لک میں بھیج دیا گیا ہے، جہاں انھیں جنگ کے آثار سے بچاؤ کی دلیل کی بنیاد پر نیسائی اور سلببی خاندانوں اوراداروں نے گود لے لیا، جب کہان کا ہدف ان بچوں کوعیسائی بنانا تھا۔ کتاب و سنت کی روشنی میں لکھی جانے والی اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مفت مرکز اے میرے مسلمان بھائی! کیا آپ کو معلوم ہے کہ آپ عموماً اپنے دوست واحباب کے لیے جن پُر تکلف دعوتوں اور ولیموں کا اہتمام کرتے ہیں اس کے عوض سال بھر کے لیے ایک بیتم کی کفالت کرنا آپ کے لیے ممکن ہے؟ مختلف ملکوں میں بہت می امین اور پیش شظیمیں ایسی ہیں جو پتیموں کے اعداد وشار، ان کی دیکھ بھال اور ان کے معاملات کی تحقیق جیسے عظیم کا موں میں مصروف ہیں، اگر آپ اپنے ملک میں کسی بیتم کی کفالت کرنا چاہتے ہیں تو اپنے ملک کی کسی بہترین اور فلاحی نظیم کے ساتھ رابطہ کریں اور اگر آپ و نیا کے کسی ملک میں کسی بیتم کی کفالت کا ارادہ رکھتے ہوں تو کسی بین الاقوامی اور رجٹر ڈ ادار بے اور تنظیم سے رابطہ کریں، آپ جلد ہی مسرت وشاد مانی، دلی سکون اور خوش وخرم زندگی پانے میں کا میاب ہوجا کمیں گے۔

اے میرے مسلمان بھائی! یتیم کی کفالت کے صلہ میں آپ نعتوں والی جنتوں میں بلند درجات پرتر قی یانے میں بھی کامیاب ہوجا کیں گے۔

#### تيرهوان عمل

# لوگوں کے درمیان <del>سلح</del> کرانا

جنت میں درجات کی بلندی کا باعث بننے والا تیرھواں عمل لوگوں کے درمیان سلح کرانا ہے۔ یہ بات تو طے شدہ ہے کہ کوئی معاشرہ بھی کینہ، حسد، برگمانی اور آراء وخواہشات کے اختلاف سے خالی نہیں ہے، یہی چیز لوگوں کے درمیان بغض وعداوت اور آپس میں ایک دوسرے سے جدائی کا باعث بنتی ہے، بسااوقات لڑائی تک نوبت پہنچ جاتی ہے۔ اس لیے اسلام نے لوگوں کے درمیان صلح کرانے کی ترغیب دی ہے اور اس عمل کو افضل ترین اعمال میں شار کیا ہے جوسلح کرانے والے شخص کے درجہ کونفی نماز ، نفلی روز نے اور نفلی صدقہ کرنے والے شخص کے درجہ تک بڑھا دیتا ہے۔ جسیا کہ سیدنا ابوالدرداء نوائی نا سے دوایت ہے کہ رسول اللہ ملتے آئی نے فرمایا:

(( ألا أخبر کم بأفضل من درجة الصیام والصلاۃ والصدقۃ؟ قالوا: بلی ، قال: صلاح ذات البین ، قال: صلاح ذات البین ، فإن فساد ذات البین ، قال: صلاح ذات البین ، قال: صلاح ذات البین ، قال اللہ ، قال: صلاح ذات البین ، قال فساد ذات البین ، قال:

 <sup>◘</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (١٠٦/١٥) و (٢٢/١٩)، والبخاري في الأدب المفرد (٣٩١)، وأبوداود
 (٩٩١٩)، والترمذي (٨٠٨٥)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٢٥٩٥).

اَ پِرْتُ مِنْ اَ پِرْ رَاتِ كُولِ كُلُولُ كَا بِنَ اللهِ اللهِ كُلُولُ كَا بِنَ اللهِ اللهِ اللهِ كُلُولُ كَا بِنَ اللهِ اللهِي اللهِ الل

"کیا میں تمصیں روزے، نماز اور صدقہ کے درجہ سے افضل درجہ کی خبر نہ دوں؟ لوگوں (صحابہ کرام دی فی میں ایک کرام دی میں ایک کرام دی میں ایک کرانا، کیونکہ قرابت داروں کے درمیان فساد کا وجود ہلاکت ہے۔"

" تم میں سابقد امتوں کی بیاری حسد سرایت کر چکی ہے، اور بعض کاٹ کے رکھ دینے والی چیز ہے میں نہیں کہتا کہ بیہ بالوں کو کاٹتی ہے بلکہ بیتو دین کو کاٹ کے رکھ دیتی ہے۔"

بلاشبداسلام اپن مضبوط اور محكم شريعت كى بنياد پرمسلمانوں كو ينجتى اور اتحاد كابدف ديتا ہے تا كەمسلمان اپنے وشمنوں کے سامنے سیسے پلائی ہوئی عمارت ثابت ہوں۔اس بات میں کسی قتم کا ابہام اور تعجب نہیں اور آپ اس کا مشاہدہ بھی کرتے ہیں کہ اسلام آپس میں ایک دوسرے سے دور ہونے اور آپس میں بغض رکھنے سے لوگوں کو بہت زیادہ منع کرتا ہے، اس غرض سے اسلام میں غیبت، چغلی، بدگمانی، جاسوی اور تیسرے فرد کی موجودگی میں دوافراد کا سرگوثی کرنا حرام ہے،کسی شخص کا اپنے بھائی کی خرید وفروخت برخرید وفروخت کرنایا ایے بھائی کی منگنی پرمنگی کرنا بھی اسلام نے حرام قرار دیا ہے اور اس بات کو بھی حرام قرار دیا ہے کہ کوئی شخص کسی دوسرے کی چھپی ہوئی باتوں کو کربیرتا بھرے اور بھرلوگوں میں ان کومشہور کرتا بھرے اور یہ کہ کوئی شخص کسی دوسرے سے تین دن سے زائد عرصہ تک ناراض رہے، جیسا کہ رسول اللہ مطنع ولئے نے خبر دار کیا ہے کہ ہر سوموار اور جمعرات کو آپس میں بغض، عداوت اور کینہ رکھنے والے لوگوں کے علاوہ تمام مسلمانوں کو معاف کر دیا جاتا ہے، آپس میں کینہ اور بغض رکھنے والوں کواس وقت تک معاف نہیں کیا جاتا جب تک کہ وہ صلح نہ کرلیں۔ای طرح اسلام نے مسلمانوں کے درمیان ہمیشہ کے لیے الفت واخوت قائم رکھنے کے لیے بہت سے محرکات کو وضع کیا ہے۔ اسلام نے مصافحہ کی ترغیب دی ہے اور مصافحہ کرنے والوں کو گناہوں کی بخشش کی خشخبری دی ہے۔ ای طرح ہر وہ مخض جوایے بھائی ہے ملاقات کرے، یا مریض کی عیادت کرے، یا جنازہ میں شرکت كرے يا اينے بھائى كى كوئى ضرورت يورى كرے تو اس فتم كے كام كرنے والے فخص كے ليے اسلام نے اجر

 <sup>●</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (۱۷ / ۳۳۱)، والترمذي (۹ ، ۲۰)، وحسنه الألباني في صحيح الترمذي (۲۰۳۸).

عظیم کو بیان کیا ہے، حتی کہ اگر کوئی شخص اپنے بھائی سے ملاقات کے وقت مسکراد بے تو اس مسکراہٹ کو بھی اللہ تعالیٰ نے صدقات میں سے ایک صدقہ قرار دیا ہے۔

۔ اسلام نے تو دو ناراض اور جھگڑ ہے ہوئے بھائیوں کے درمیان صلح کرانے کی غرض سے جھوٹ بولنے کو

بھی جائز قرار دیا ہے، حالانکہ جھوٹ بولنا حرام ہے، جیسا کہ سیّدہ اُمّ کلثوم رہا تھا نے بیان کیا ہے کہ رسول الله بطائق نے نے مالا:

((لیس الكذاب الذي يصلح بين الناس فينمي خيراً أو يقول خيراً.)) • 
" وه خض جمونانهيں ہے جولوگوں كے درميان سلح كرانے كى غرض سے كى اچھى بات كى چغلى

کرے یا کوئی اورامچھی بات کہددے۔'' تقاریمہ رمسلم ہوائی اکران تیں مسلمانوں کرد

تو اے میرے مسلم بھائی! کیا اب آپ مسلمانوں کے درمیان صلح کرانے کی کوشش کریں گے تا کہ آپ جنت میں نفلی نماز پڑھنے والے اور نفلی صدقہ کرنے والے اور نفلی روز ہ رکھنے والے شخص کے درجہ ہے بھی افضل

درجہ پر فائز ہو تکیں؟ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيْرٍ مِّنُ نَّجُوٰهُمُ إِلَّا مَنُ اَمَرَ بِصَدَقَةٍ اَوُ مَعْرُوفٍ اَوُ اِصَلَاحٍ بَيْنَ النَّاسِ وَمَنْ يَقُعَلُ ذٰلِكَ ابْتِغَاءَ مَرُضَاتِ اللَّهِ فَسَوُفَ نُوْتِيُهِ اَجُرًا عَظِيْمًا ﴾

(النساء: ١١٤)

''ان کے اکثر مصالحتی مشوروں میں خیرنہیں ہے، البتہ بھلائی اور خیر اس شخص کے مشورے میں ہے جوصد قد کا، یا نیک بات کا یالوگوں میں صلح کرانے کا حکم کرے، اور جوشخص صرف اللہ تعالیٰ کی رضا مندی حاصل کرنے کے ارادہ سے بید کام کرے، اسے ہم یقیناً بہت بڑا اجروثواب دیں گریں۔

تو کیا آپ الله غنی کریم سے اس اجرعظیم کی تو قع رکھتے ہیں؟ چنانچے سیّدنا ابو ہررے و ڈٹاٹھۂ سے روایت ہے کہ رسول اللہ مٹھیکی آئے نے فر مایا:

(( ما عمل ابن آدم شيئا أفضل من الصلاة وصلاح ذات البين وخلق

 <sup>◘</sup> رواه الإمام أحمد- الفتح الرباني \_ (٢٦٦/١٩)، والبخاري واللفظ له (٢٦٩٢)، ومسلم (٢٦٠٥)، والترمذي (١٩٣٨)،
 وأبوداود (٢٩٢٠).



حسن. )) ٥

'' آ دم کے بیٹے کا کوئی بھی عمل نماز، قرابت داروں میں صلح کرانے اور اچھے اخلاق سے افضل نہیں ہے۔''

☆......☆

#### چودھواں عمل

## الله تعالیٰ کی طرف دعوت دینا

اگرلوگوں کے درمیان صلح کرانے کا ثواب اس قدر ہے کہ بندہ نقلی روز ہے رکھنے والے بنقلی نماز پڑھنے والے اور نقلی صدقہ کرنے والے فخص کے درجہ پر فائز ہوجاتا ہے، تو آپ کا اس فخص کے متعلق کیا خیال ہے جو اللہ جارک و تعالیٰ اور اس کی مخلوق کے درمیان لوگوں کو ایمان اور تقویٰ کی طرف دعوت کے ذریعے سلح کرانے کی کوشش کرتا ہے؟ جوشخص اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول میٹھی ہوئے کے کہم اور فر مان کو اہمیت ندد ہے تو اس نے اللہ اور اس کے رسول میٹھی ہوئے کے ساتھ اس طرح دشنی مول لے لیتا ہے اس کے رسول میٹھی ہوئے کو چھوڑ دیا اور اللہ اور اس کے رسول میٹھی ہوئے کے ساتھ اس طرح دشنی مول لے لیتا ہے کہاں کو نہ تو وہ محسوں کرتا ہے اور نہ ہی اس کا اظہار کرسکتا ہے، اور جوشخص لوگوں کو اللہ کی طرف دعوت دیتا ہے اور اللہ کے دین کی محبت ان کے دلوں میں ڈالنے کی کوشش کرتا ہے تو وہ حقیقت میں لوگوں کو اللہ عزوج مل کے ساتھ سلح کرنے، اللہ تعالیٰ کے حکم کے سامنے سر سلیم خم کرنے، اس کی اطاعت وفر ما نبرداری کرنے اور اس کی ساتھ صلح کرنے، اللہ تعالیٰ کے حکم کے سامنے سر سلیم خم کرنے، اس کی اطاعت وفر ما نبرداری کرنے اور اس کی ساتھ صلح کرنے، اللہ تعالیٰ کے حکم کے سامنے سر سلیم خم کرنے، اس کی اطاعت وفر ما نبرداری کرنے اور اس کی سمتوں کا شکر ادا کرنے کی طرف دعوت دیتا ہے، اس کے سامنے معاملہ میں لڑنے جھڑنے والوں کے درمیان صلح کرتا ہے، چنا نچے اللہ تعالیٰ نے فر مایا:

﴿ وَمَنُ آحُسَنُ قَوْلًا مِّمَّنُ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسُلِمِيُنَ ﴾ (فصلت: ٣٣)

'' اوراس سے زیادہ اچھی بات والا کون ہوسکتا ہے جواللہ کی طرف دعوت دے، نیک عمل کرے

❶ رواه البيهقي في شعب الإيمان (١١٠٩٠)، وحسنه السيوطي في الجامع الصغير (٧٩٤٨)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٥٦٤٥).



اور کہے کہ میں یقیناً مسلمانوں میں سے ہوں۔''

آ پ اپنے تمام تر وسائل کو بروئے کار لاتے ہوئے لوگوں کو اللہ کی طرف دعوت دینے کی پوری کوشش کریں کیونکہ بیکام بہت عظیم اور افضل واشرف ہے۔

آپ کوعلم ہونا چاہیے کہ آپ اگر کسی کوکوئی نیکی کا کام بتادیتے ہیں، یا کسی کوسنت کی طرف دعوت دے دیتے ہیں اوروہ اس پرعمل کر لیتنا ہے یا آپ کسی کوتعلیم دے دیتے ہیں کہ وہ کس طرح جنت میں اپنے درجات بلند کرسکتا ہے تو آپ کے لیے اس کے اجر و تو اب برابر اجر و تو اب ہے بلکہ آپ کا اجر و تو اب بڑھتا چلا جائے گا، اور اگر کسی نے آپ سے جنت میں درجات کی بلندی کا طریقہ اور عمل سیکھ لیا تو آپ کے درجات بھی اس کے درجات کی تعداد کے مطابق بڑھتے چلے جا کمیں گے۔ اس وسیع میدان کی طرف جلدی سے بڑھیے، تیز قدم اضابے تاکہ نعمتوں والی جنتوں میں آپ کے درجات بلند ہوں، جیسا کہ سیّدنا ابو ہریرہ زمان کی ان کیا ہے کہ رسول اللہ میں آپ نے فرمایا:

(( من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئا، ومن دعا إلى ضلالة، كان عليه من الإثم مثل آثام من تبعه، لا ينقص ذلك من آثامهم شيئا.)) •

"جو شخص (لوگوں کو) ہدایت کی طرف دعوت دی تو اس کے لیے ان تمام لوگوں کے اجر کے برابر اجر ہوگا جواس کی پیروی کریں گے، جب کدان کے اجر وں میں پچھ بھی کمی نہ ہوگی، اور جو شخص (لوگوں کو) گراہی کی طرف دعوت دی تو اس پر ان تمام لوگوں کے گناہوں کے برابر گناہ ہوگا جواس کی پیروی کریں گے، جبکہ ان کے گناہوں میں پچھ بھی کی نہیں ہوگی۔"

سیّدنا ابومسعود انصاری و النیوی نے بیان فرمایا: ایک شخص نبی طشیّقیانی کی خدمت میں حاضر ہو کر کہنے لگا: میری سواری ہلاک ہوگئ ہے مجھے کوئی دوسری سواری دے دیجیے، تو آپ (سٹیٹیوییز) نے فرمایا:

"میرے پاس (کوئی دوسری سواری) نہیں ہے۔"

(مجلس میں سے )ایک شخص کہنے لگا: اے اللہ کے رسول (میشے آیا ہے) میں اس کوایسے شخص کا پیۃ دیتا ہوں جواس کوسواری دے دے گا، تو رسول اللہ میشے آیا نے فر مایا :

کتاب و سنت کی روشنی میں لکھی جانے والی اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مفت مرکز

<sup>🥕</sup> رواه الإمام مالك في الموطأ (٢١٨/١)، ومسلم (٢٦٧٤)، وأبوداود (٤٦٠٩)، والترمذي (٢٦٧٤).



(( من دل على خير فله مثل أجر فاعله . )) ٥

'' جو شخص نیکی کے کام پر کسی کی رہنمائی کرتا ہے اس کے لیے نیکی کرنے والے کے اجر و ثواب کے برابراجرو ثواب ہے۔''

#### يندرهوان عمل

## جهاد في سبيل الله

جنت میں درجات کی بلندی کا باعث بننے والا پندرھواں عمل جہاد فی سبیل اللہ ہے۔ بلاشبہ طاقتور مسلمان جہادی دروازے پر دوخطرناک معاملات کے درمیان ، دوجدا جدا اور ایک دوسرے سے دور راستوں کے سامنے کھڑا ہوتا ہے۔ پہلا راستہ جہاد فی سبیل اللہ کی محبت ، اللہ کے کلمہ کی سربلندی کے لیے سب پچھ قربان کرنے کا جذبہ اور اللہ کے دشمنوں کے سامنے سرنہ جھکانے کا فیصلہ ہے۔ یہ شکل راستہ اپنے راہی کو جنت میں سودرجات کی راہ دکھاتا ہے اور وہ ایسے درجات ہیں کہ ہر دو درجوں کے درمیان ایک سوسال کا فاصلہ ہے یا اتنا فاصلہ ہے جتنا آسان اور زمین کے درمیان فاصلہ ہے۔ دوسرا راستہ جہاد کو چھوڑنے ، ترک کرنے اور جہاد کی نیت تک نہ کرنے کا راستہ ہے ، اس کا انجام نفاق کے ایک شعبہ پرموت کی صورت میں ہے۔ العیاذ باللہ۔ چنانچے سیّدنا ابو ہریرہ زوائی سے روایت ہے کہ رسول اللہ میشائی نے فرمایا:

((من مات ولم يغز، ولم يحدث نفسه بغزو، مات على شعبة من نفاق.)) •

''جوشخص اس حال میں فوت ہوا کہ اس نے نہ تو جہاد کیا اور نہ ہی جہاد کا ارادہ اور نیت کی تو وہ نفاق کے ایک شعبہ یرفوت ہوا۔''

اس کے برعس ،غور سیجے کہ جہاد کا ثواب کیا ہوگا اور جہاد کا راستہ کیسا ہوگا؟ چنانچہ جہاد کا ثواب تو جنت میں سودرجات کی صورت میں ہے جنصیں اللہ تعالیٰ نے اپنی راہ میں جہاد کرنے والوں کے لیے نتخب کررکھا ہے، جیسا کہ سیّد نا ابو ہریرہ وہائی ہے روایت ہے کہ رسول اللہ مشتق ہے نے ارشاد فرمایا:

❶ رواه الإمام أحمد الفتح الرباني\_ (٦٦/١٩)، ومسلم واللفظ له (١٨٩٣)، وأبو داود (٥١٣٩)، والترمذي (٢٦٧٣).

<sup>♦</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (٢٦/١٤)، ومسلم (١٩١٠)، وأبو داو د (٢٠٥٢)، والنسائي (٣٠٩٧).

(( إن في الجنة مائة درجة أعدها الله للمجاهدين في سبيل الله بين كل درجتين كما بين السماء والأرض. )) •

'' بلاشبہ جنت میں سو درجات ہیں جنسیں اللہ تعالیٰ نے مجاہدین فی سبیل اللہ کے لیے تیار کر رکھا ہے، ہر دو درجوں کے درمیان اتنا فاصلہ ہے جتنا آسان اور زمین کے درمیان ہے۔''

اسی طرح سیدنا ابوسعید خدری وظائف نے بیان کیا ہے کدرسول الله طفیقیل نے فرمایا:

((يا أبا سعيد من رضي بالله ربا وبالإسلام دينا وبمحمد نبيا وجبت له الجنة، وأخرى يرفع بها العبد مائة درجة في الجنة ما بين كل درجتين كما بين السماء والأرض: الجهاد في سبيل الله، الجهاد في سبيل الله، الجهاد في سبيل الله، الجهاد في

"اے ابوسعید (فالٹیز)! جو شخص اللہ کے رب ہونے پر، اسلام کے دین ہونے پر اور محمد (طلق کی اور محمد (طلق کی کے بی ہونے پر راضی ہوگیا تو اس کے لیے جنت واجب ہوگئ، دوسرا ایساعمل ہے کہ اس کے ذریعہ بندے کو جنت میں سو درجات تک بلندی عطا کر دی جاتی ہے اور وہ ایسے درجات ہیں کہ ہر دو درجوں کے درمیان اتنا فاصلہ ہے جتنا آسان اور زمین کے درمیان ہے: وہ (عمل) جہاد نی سبیل اللہ ، جہاد نی سبیل اللہ ہے۔"

تو اے میرے مسلمان بھائی! آپ کے سامنے سو درجات ہیں جو خاص طور پر مجاہدین فی سبیل اللہ کے لیے ہیں، تو کیا آپ بھی ان درجات کے حصول کی خاطر محنت، کوشش اور تگ و دوکر رہے ہیں؟ تا کہ ان جنتوں میں مختلف منازل پر آپ کے محلات بھی ہوں۔ چنا نچہ سیّدنا فضالہ بن عبید رخانی نے بیان کیا ہے: میں نے رسول اللہ منظی مین کو بیدار شاوفر ماتے ہوئے سنا:

(( أنا زعيم - والزعيم الحميل - لمن آمن بي وأسلم وهاجر ببيت في ربض الجنة وببيت في وسط الجنة، وأنا زعيم لمن آمن بي وأسلم

❶ رواه الإمام أحمد الفتح الرباني - (۲٤/ ۱۹۰) والبخاري (۲۷۹۰) والترمذي (۲۰۲۹)

<sup>2</sup> رواه الإمام مسلم (۱۷۷٤)، والنسائي (۳۱۳۱).

وجاهد في سبيل الله ببيت في ربض الجنة وببيت في وسط الجنة وببيت في أعلى غرف الجنة، من فعل ذلك فلم يدع للخير مطلبا و لا من الشر مهربا يموت حيث شاء أن يموت.)) •

'' میں اس شخص کے لیے زعیم ہوں ۔ زعیم سے مراد ضامن ہے ۔ جو مجھ پر ایمان لایا، میری اطاعت کی اور ہجرت کی کہ اس کے لیے جنت کے گوشہ میں ایک گھر اور جنت کے وسط میں دوسرا گھر ہے، اور چوخص مجھ پر ایمان لایا، میری اطاعت کی اور اللہ کی راہ میں جہاد کیا میں اسے ضانت دیتا ہوں کہ اس کے لیے ایک گھر جنت کے گوشہ میں، ایک گھر جنت کے وسط میں اسے ضانت دیتا ہوں کہ اس کے لیے ایک گھر جنت کے گوشہ میں، ایک گھر جنت کے وسط میں اور ایک گھر جنت کے اس نے نہ تو نیکی کے حصول اور ایک گھر جنت کے ایک گور جنت کے ایک گور جنت کے اس نے نہ تو نیکی کے حصول کی کوئی جگہ چھوڑی اب وہ جہاں چا ہے جیسے چا ہے فوت ہوجائے۔''

جب شہید جنت میں اپنے بلند درجات کو دیکھے گا اور ہمیشہ کی ان نعمتوں کو دیکھے گا جو کسی بشر کے دل میں کھنگی بھی نہ ہوں گی تو وہ اس قد رفضل و کرم ، اجر و ثواب اور شہداء کی عزت و تکریم کو دیکھ کریے تمنا کرے گا کہ وہ دنیا میں لوٹ جائے تاکہ اسے بار بار اللہ کی راہ میں شہید کیا جائے۔ چنا نچہ سیّد نا انس بن مالک رہائی نے بیان کیا ہے کہ رسول اللہ میں آپائی نے فرمایا:

((يؤتى بالرجل يوم القيامة من أهل الجنة فيقول له: يا ابن آدم! كيف وجدت منزلك؟ فيقول: أي رب! خير منزل فيقول: سل وتمن فيقول: يا رب ما أسأل ولا أتمنى إلا أن تردني إلى الدنيا فأقتل في سبيلك عشر مرات لما يرى من فضل الشهادة.))

"قیامت کے دن اہل جنت میں ہے ایک شخص کولایا جائے گا جس ہے وہ (اللہ تعالیٰ) فرمائے گا:اے آ دم کے بیٹے! تونے اپنی منزل کوکیسا پایا؟ وہ جواب دے گا:اے میرے رب! بہترین منزل ہے تو وہ (اللہ تعالیٰ) فرمائے گا: سوال کر اور تمنا وخواہش پیش کر۔ یہ بات سن کر وہ

❶ رواه النسائي واللفظ له (٣١٣٣)، والحاكم (٢٠/٢)، وابن حبان، وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب
 ● (١٣٠٠).

<sup>♦</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني (٤١/٢١)، ومسلم (١٨٧٧)، والنسائي (٣١٦٠).

(جنتی) کیے گا:اے میرے رب میں صرف یہی سوال کرتا ہوں اور یہی میری تمنا ہے کہ تو مجھے دنیا میں واپس لوٹادے تا کہ میں دس مرتبہ تیری راہ میں شہید ہوجاؤں (وہ بیہ خواہش اس لیے کرے گا) کہ وہ شہادت کی فضیلت کوبذات ِخود ملاحظہ کرر ہا ہوگا۔''

جہاد کی متعد دصور تیں ہیں

#### اوّل: جهاد بالنفس:

سيدنا كعب بن مرة رالنفذ في بيان كيا ہے كه: ميں في رسول الله الله الله الله عليه الله عليه الله الله الله الله

((ارموا أهل صنع من بلغ العدوبسهم رفعه الله به درجة . ))

''اے تلوار اور تیر تیار کرنے والو! تیراندازی کیا کرو، جس کا تیر دشمن تک پہنچے گا،اللہ تعالیٰ اس

(تیر) کے بدلےاس (تیر چینکنے والے) کا ایک درجہ بلند کردے گا۔''

(راوی حدیث نے) بیان کیا کہ: سیّدنا عبدالرحمٰن ڈائنو بن ابوالنحام نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول

(طُنْ مَا الله طِنْ الله عَلَيْ مِن مِن فِي مِيان كياكه رسول الله طِنْ الله فَ فَر مايا:

(( أما إنها ليست بعتبة أمك ولكنها بين الدرجتين مائة عام . ))●

'' وہ درجہ تیری والدہ کی چوکھٹ نہیں ہے بلکہ وہ (تو الی عمدہ چیز اور نعمت ہے کہ) دو درجوں سر میں میں میں میں ہوئی ہوئی ہے۔''

کے درمیان سوبرس کا فاصلہ ہے۔''

آپ کوعلم ہونا جاہے کہ جوخص اپنے گھر سے جہاد کا ارادہ لے کرنکل پڑے، پھراگر وہ کسی جگہ اپنی طبعی موت بھی مرجائے تب بھی وہ اللہ کے حکم سے شہید ہے اگر چہاس نے اقتال نہ بھی کیا ہو۔ جبیبا کہ سیّد ناعقبہ بن عامر بڑا ٹنڈ نے بیان کیا کہ رسول اللہ مشاعقیا نے فرمایا:

(( من صرع عن دابته فهو شهيد . )) 🛚

"جو شخص اینی سواری ہے گر کر فوت ہو جائے ،وہ شہید ہے۔"

یعنی جو خص جہاد کے لیے فکل کھڑا ہوا ، اب وہ اپنی سواری ہے گر کر بھی اگر ہلاک ہو گا تو اس کے لیے

اللہ کے فضل سے شہید کا اجر لکھا جائے گا، اس معنی کی تائید و تا کیدایک دوسری روایت ہے بھی ہوتی ہے جے

❶ رواه الإمام أحمد\_ الفتح الرباني \_ (١٣/١٤) وقال الساعاتي سنده جيد ١ هــ ، ورواه النسائي (٣١٤٤) ، وابن حبان ، وصححه الألباني في صحيح النسائي (٢٩٤٧)

€رواه الطبراني (٢/١٧)، وأبو يعلى (٢/٦٨)، والهيثمي في مجمع الزوائد (٢٨٣/٥)، وصححه الألباني في صحح الحام (٦٣٣٦)

صحیح الجامع (٦٣٣٦). کتاب و سنت کی روشنی میں لکھی جانے والی اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مفت مرکز رآب بنت میں اپ درجات کو کیے بلد کر کتے ہیں؟ کے اللہ منظم کی آنے فر مایا: ''جو شخص اللہ کی راہ میں ابو یعلی نے سیّدنا عقبہ بن عام رفی ٹی کئی سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ منظم کی آنے فر مایا: ''جو شخص اللہ کی راہ میں اپنی سواری سے گر کر ہلاک ہوا، وہ شہید ہے۔''

سیّدنا عقبہ بن عامر رفی تنویز کی روایت کردہ پہلی حدیث سے استدلال کرتے ہوئے بہت سے لوگ یہ گان کرتے ہیں کہ جوشخص گاڑی یا روڈ کے حادثہ میں مارا جائے تو وہ شہید ہے، ان کا یہ گمان اور نظریہ غلط ہے جب کہ درست بات یہ ہے کہ یہ فضیلت اللّٰہ کی راہ میں نگلنے والے شخص کے ساتھ خاص ہے، جیسا کہ دوسری روایت سے واضح ہے۔ شہداء میں سے افضل شہید وہ ہے جس کے متعلق سیّدنا نعیم بن ہمار رفیائیوئی نے حدیث بیان کی ہے کہ ایک شخص نے رسول اللّٰہ ملتے آئیو ہے سوال کیا: ''افضل شہداء کون ہیں؟ تو آ پ (ملتے شکھ نیکھ کے فرمایا:

(( الذين إن يلقوا في الصف لا يلفتون وجوههم حتى يقتلوا أولئك ينطلقون في الغرف العلى من الجنة، ويضحك إليهم ربهم، فإذا ضحك ربك إلى عبد في الدنيا فلا حساب عليه. )) •

"وہ (خوش نصیب مجاہدین) جن کا (وثمن سے ) مقابلہ ہوتا ہے تو وہ صف بنا کر (کڑتے ہیں) اور اینے چہروں تک کو إدھر اُدھر نہیں پھیرتے (اتنی بہادری اور یکسوئی سے وثمن کا مقابلہ کرتے ہیں ، میں کتی کہ شہید کر دیے جاتے ہیں ، بیل کا رب ان کی طرف (دیکھ کر) مسکرا دیتا ہے ، پھر جب تیرارب دنیا میں کسی بندے کی طرف دیکھ کر کمسکرا دیتا ہے ، پھر جب تیرارب دنیا میں کسی بندے کی طرف دیکھ کر کمسکرا دیتا ہے ، پھر جب تیرارب دنیا میں کسی بندے کی طرف دیکھ کر کمسکرا دیتا ہے ، پھر جب تیرارب دنیا میں کسی بندے کی طرف دیکھ کے کہ کہ کہ کہ کہ کمسکرا دیتا ہے ، بیل ہوتا۔"

### دوم: جهاد بالمال:

جہاد کا دوسرا راستہ اور قتم مال کے ساتھ جہاد کرنا ہے، اللہ کی راہ میں لڑنے والے غازیوں کو اسلحہ سے لیس کرنے اور مجاہدین کے اہل وعیال کی کفالت کرنے کا تعلق بھی ای قتم سے ہے۔ ایساعظیم عمل کرنے والے مختص کو مجاہد کے برابراجر و ثواب ملتا ہے۔ جیسا کہ سیّدنا زید بن خالد ڈاٹٹو نے بیان کیا ہے کہ رسول اللہ منظم ا

وواه الإمام أحمد الفتح الرباني - (٢٠/١٤)، والطبراني، وقال المنذري في الترغيب والترهيب (٣١٨/٢): رواه أحمد وأبو يعلى ورواتهما ثقات ١ه -، وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (١٣٧١).

(( من جهز غازيًا في سبيل الله فقد غزا، ومن خلف غازيًا في أهله فقد غزا.)) •

'' جوشخص الله کی راہ کے غازی کوسامانِ جنگ مہیا کرے تو (وہ ایسے ہی ہے جیسے )اس نے خود غزوہ اور لڑائی کی اور جوشخص کسی غازی کے اہل وعیال کی دیکھ بھال کرے تو (وہ بھی ایسے ہے جیسے )اس نے خودلڑائی کی۔''

جوشخص اپنے آپ کو جہاد ہے رو کے رکھے اور پیچھے بیٹھ رہنے والوں میں ہے ہوتو وہ اپنے مال کو اس طرح خرچ کیوں نہیں کرتا۔ اللہ عز وجل نے (قرآن مجید کی) بعض آیات میں، جیسا کہ سورۃ الحجرات اور سورۃ الصّف میں ہے، جہاد بالمال کو جہاد بالنفس سے پہلے بیان کیا ہے، تا کہ ہم بھی جہاد کے ثواب سے محروم ندرہ سکیں۔ تو کیا ہم اپنے مالوں کے ساتھ جہاد کرتے ہیں؟ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيْنَ الْمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمُ يَرُ تَابُوا وَجَاهَدُوا بِالْمُوالِهِمُ
وَانَفُسِهِمُ فِي سَبِيُلِ اللَّهِ اُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ (الححرات: ١٥)
د مُوَمن تو وه بین جوالله پراوراس کے رسول پرایمان لا ئیں، پھرشک وشبہ میں بتلا نہ ہوں اور
اپنی مالوں اورا پی جانوں کے ساتھ اللہ کی راہ میں جہاد کرتے رہیں، یہی لوگ سے بیں۔'
اور جو شخص اپنے نفس اور اپنی مال کے ساتھ جہاد کرے وہ تو افضل منازل اور اعلیٰ درجات پر فائز ہو
جاتا ہے۔جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ لَا يَسْتَوِى الْقُعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِى الضَّرَرِ وَالْمُجْهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ بِامُوَالِهِمُ وَانْفُسِهِمُ فَضَّلَ اللّهُ الْمُجْهِدِيْنَ بِامُوَالِهِمُ وَانْفُسِهِمُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

''اپنے مالوں اور اپنی جانوں کے ساتھ جہاد کرنے والے مؤمن اور بغیر عذر کے بیٹھ رہنے والے مؤمن برابرنہیں ہیں،اپنے مالوں اور اپنی جانوں کے ساتھ جہاد کرنے والوں کو بیٹھ رہنے

❶ رواه الإمام أحمد\_ الفتح الرباني− (۲۳/۱٤)، والبخاري (۲۸٤۳)، ومسلم (۱۸۹۰)، وأبوداود (۲۰۰۹)، والترمذي واللفظ له (۱٦۲۸).

أ پ بنت ميں اپ در جات کو کئے بلند کر مخت ہیں؟

والوں پر اللہ تعالیٰ نے درجہ میں بہت فضیلت دے رکھی ہے۔ اور یوں تو اللہ تعالیٰ نے ہرایک سے بھلائی اور اچھائی کا وعدہ کر رکھا ہے۔ لیکن اللہ تعالیٰ نے مجاہدین کو بیٹھ رہنے والوں پر بہت بڑے اجرکی فضیلت دے رکھی ہے۔''

محترم قاری بھائی! آپ بیمت خیال کریں کہ اپنی جان اور اپنے مال کے ساتھ جہاد کرنے والے خص کو بیٹھ رہنے والے اس شخص پر جو صرف اپنے مال کے ساتھ جہاد کرتا ہے ہے جنت کے درجات میں سے صرف ایک درجہ کے ساتھ فضیلت دی گئی ہے ، جیسا کہ سابقہ آیت میں نہ کور ہے۔ (ایبانہیں ہے بلکہ اللہ تعالیٰ نے بہت سے درجات کے ساتھ فضیلت دے رکھی ہے) کیونکہ اللہ تعالیٰ نے بعد میں آنے والی آیت میں اس درجہ کی وضاحت کی ہے۔ اللہ کا فرمان ہے:

﴿ دَرَجْتٍ مِّنْهُ وَمَغُفِرَةً وَرَحْمَةً وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ (النساء: ٩٦) "اپی طرف سے درجات، بخشش اور رحمت (سے بھی فضیلت وے رکھی ہے) اور اللہ تعالیٰ معاف کرنے والا رحم کرنے والا ہے۔"

بہت می احادیث بھی الیم ہیں جواس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ جو مخص اپنے نفس اور اپنے مال کے ساتھ جہاد کرتا ہے وہ تو افضل مراتب اور درجات پر فائز ہو جاتا ہے۔ جبیبا کہ سیّدنا عبداللہ بن عباس بڑا تھا ہے روایت کردہ حدیث میں ہے کہ رسول اللہ ملے آئے آئے نے ارشاد فرمایا:

((ما من أيام العمل الصالح فيهن أحب إلى الله من هذه الأيام العشر فقالوا: يا رسول الله! ولا الجهاد في سبيل الله? فقال رسول الله في ولا الجهاد في سبيل الله إلا رجل خرج بنفسه وما له ولم يرجع من ذلك بشيء.)) •

''ان ( ذوالحجہ کے پہلے ) دس دنوں میں کیے جانے والے نیک عمل سے باقی دنوں میں کیا جانے والے نیک عمل اللہ کوزیادہ محبوب نہیں ہے۔''

( یعنی ان دس دنوں میں کیا جانے والا نیک عمل اللہ کو باقی تمام دنوں سے زیادہ پسند اور محبوب ہے ) لوگوں (صحابہ کرام رہنی کلینہ ہے)نے عرض کی: اے اللہ کے رسول میضی کی اور نہ ہی جہاد فی سبیل اللہ؟ تو

<sup>◘</sup> رواه الإمام أحمد\_ الفتح الرباني – (١٦٦/٦)، والبخاري (٩٦٩)، والترمذي واللفظ له (٧٥٧)، وأبوداود (٢٤٣٨).

رسول الله ﷺ عَنْ مَایا:''اور نه ہی جہاد فی سبیل الله ،سوائے اس شخص کے جوابنی جان اور اپنا مال لے کر (جہاد فی سبیل الله میں) فکلا اور پھران میں سے پچھ بھی بچا کر واپس نہلوٹ سکا۔'' (مال بھی قربان ہو گیا اور جان بھی قربان ہوگئ)

اس طرح سيدنا ابوامامه والنفذ سے روايت سے كدرسول الله والله الله عليه في فرمايا:

((أفضل الشهداء من سفك دمه وعقر جواده.)) •

''شہداء میں سے افضل شہید وہ ہے جس کا خون بہا دیا گیا اور اس کا گھوڑ ابھی فریح کر دیا گیا۔'' ( بعنی خود بھی قربان ہو گیا اور مال بھی سواری سمیت اللّٰہ کی راہ میں قربان کر دیا۔ )

### سوم: جهاد باللسان:

جہاد کی تیسری قتم زبان کے ساتھ جہاد کرنا ہے اور یہ کفار و منافقین کی ججو کرنے ، ان کی فدمت کرنے اور اللہ عزوجل کے دین کی مدح اور تعریف کرنے کی صورت میں ممکن ہے۔ اس غرض سے کہے جانے والے اشعار بھی افضل ترین اشعار ہیں جن سے اللہ جل وعلا اور اس کا رسول منظیم آیا نے راضی ہوئے ہیں، جیسا کہ سیّدنا کعب بن مالک بڑا ٹیڈ نے بیان فرمایا: میں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول منظیم آیا نے اللہ تعالی نے شعر کے متعلق کیا نازل فرمایا ہے؟ آپ منظیم آیا نے فرمایا:

((إن المؤمن يجاهد بسيفه ولسانه، والذي نفسي بيده لكأنما ترمونهم نضح النبل.)) •

''بلاشبہ مؤمن اپنی تلوار اور اپنی زبان کے ساتھ جہاد کرتا ہے ، مجھے قتم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے گویا کہتم ( اپنے اشعار کے ذریعے ) ان کو تیروں اور نیزوں کی نوکیں مارتے ہو۔''

بہت سے شعراء نے اپنے اردگرد کی متعدد اشیاء کی تعریف و توصیف کی خاطر اپنی جدو جہد ، محنت ، کاوش اور اپنی بلاغت شعری کوصرف کیا ہے ، جب کہ بہت کم شعراء ایسے ہیں جنہوں نے مجاہدین فی سبیل اللہ کی صفوں میں ترقی پانے کی غرض سے اللہ جل و علا کی حمد و ثنا اور اللہ کے دین کا دفاع کرنے میں اپنی خدا داد شعری صلاحیتوں اور قابلیتوں کو پوری طرح استعال کیا ہے۔

 <sup>◘</sup> رواه الطبراني، وحسنه السيوطي في الجامع الصغير (١٢٥٧)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (١١٠٨).

<sup>◙</sup> يرواه الإمام أحمد الفتح الرباني- (١٩/٢٧٦)، والطبراني، وصححه الألباني في صحيح موارد الظمآن (١٦٩٤).

ای طرح اللہ کے دین کا دفاع اور ان شبہات کار ڈجومشر کین، منافقین اور بدعتی لوگوں نے اسلام اور اہل اسلام کے خلاف فضائی نہروں کوعبور کرتے ہوئے (کھو کھلے دلائل کی بنیاد پر) پھیلا رکھے ہیں اور جس اہل اسلام کے خلاف فضائی نہروں کوعبور کرتے ہوئے (کھو کھلے دلائل کی بنیاد پر) پھیلا رکھے ہیں اور جس باطل راہ پروہ گامزن ہیں اس کے جھوٹ اور باطل ہونے کولوگوں کے سامنے پیش کرنا ، اس وسیع وعریض دنیا میں ایک اہم ضرورت بن چکی ہے، جو ان کھو کھلے دلائل کی تردید کی متقاضی ہے تا کہ لوگ مصطفیٰ سے تائیز کی ہدایت سے گراہ نہ ہوں۔ یہ جہادی میدان ہے جس میں علاء کرام اور داعی حضرات کورسول اللہ مشے آتیز ہم کے مطابق غورہ خوش کرتے ہوئے خوب کوشش کرنی جا ہے۔

(( جاهدوا المشركين بأموالكم وأنفسكم وألسنتكم. )) •

''مشرکوں سے اپنے مالوں، اپنی جانوں اور اپنی زبانوں کے ساتھ جہاد کرو۔''

علامہ محمد بن صالح العثیمین ولائے نے فرمایا: ''دوسروں کے خلاف جہاد کرنے کی دوشمیں ہیں: ایک قشم علم و بیان کی ہے اور دوسری قشم اسلحہ اُٹھانے کی ہے۔ چنانچیم و بیان کے ذریعے ایسے لوگوں کے خلاف جہاد کیا جائے گا جواپنے آپ کو اسلام کے ساتھ منسوب کرتے ہیں لیکن اصلاً وہ مسلمانوں میں سے نہیں ہوتے ، مثلاً منافقین ، بدعتی لوگ ، تکفیری لوگ اور ان جیسے دوسرے لوگ ، کیونکہ بیدا یسے لوگ ہیں جن سے ہم اسلحہ کے ذریعے جہاد نہیں کر سکتے ، اس لیے کہ وہ اسلام کو ظاہر کرتے ہیں اور جمارے ساتھ رہے ہیں، لیکن ہم ان کے ساتھ علم و بیان کے ذریعے جہاد کرنے کا راستہ اختیار کریں گے۔ جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ يَاْيَّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنْفِقِينَ وَاغُلُظُ عَلَيْهِمُ وَمَاوْ لِهُمُ جَهَنَّمُ وَبِئسَ الْمَصِيْرُ ﴾ (التوبة: ٧٣)

''اے نبی (ﷺ )! کفار اور منافقین سے جہاد کیجیے ، ان برسختی سیجیے ، ان کا ٹھکانہ جہنم ہے اور وہ بدترین جگہ ہے۔''

کفار کے خلاف اسلحہ کے ساتھ جہاد ہوتا ہے جب کہ منافقین کے خلاف علم و بیان کے ساتھ جہاد ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس کے حالت کے ساتھ جہاد ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ رسول الله طفے آئے آئے جانتے تھے کہ آپ کے صحابہ میں منافقین شامل ہیں، اور آپ ان کے سرکردہ لوگوں کو بھی جانتے تھے لیکن آپ نے صحابہ کرام کے ان کے متعلق قتل کی اجازت طلب کرنے کے سرکردہ لوگوں کو بھی جانتے تھے لیکن آپ نے صحابہ کرام کے ان کے متعلق قتل کی اجازت طلب کرنے کے

Ф رواه الإمام أحمد الفتح الرباني - (٤ /٧/)، وأبوداود (٢٠٠٤)، والنسائي (٣٠٩٦)، والدارمي (٢٤٣١)، والحاكم
 (٨ ١/٢)، وابن حبان (٨ ١/٦)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٣٠٩٠) عن أنس بن مالك ﷺ.



باوجودان کے قتل کی اجازت نہ دی بلکہ فر مایا:

((لا ، يتحدث الناس بأن محمداً يقتل أصحابه . ))

''نه، (ایبانه کرنا)لوگ باتیں بنائیں گے کہ محد (ﷺ)اینے صحابہ کوتل کردیتے ہیں۔''

اس طرح اہل بدعت میں سے جولوگ اسلام کے جھنڈے تلے جگد بنالیں ان سے بھی ہم اسلحہ کے

ساتھ نہیں لڑ سکتے لیکن علم و بیان کے ذریعے ان سے لڑائی کرنے کی راہ کھلی ہے۔ 🇨

آ پ اپنے اسلحہ، اپنی زبان اور جو کچھآ پ کے پاس وسائل ہیں ان سب کے ذریعے جہاد کریں کہیں اسلام آپ کی طرف سے مغلوب نہ ہو جائے۔

## چہارم: الله تعالی ہے شہادت کا سوال کرنا:

(( من سأل الله الشهادة بصدق بلغه الله منازل الشهداء وإن مات

على فراشه . )) 9

'' جوشخص الله تعالیٰ ہے صدق ( دل ) کے ساتھ شہادت کا سوال کرے گا ، الله تعالیٰ اس کوشہداء

کی منازل پر پہنچا دے گا اگر چہوہ اپنے بستر پرفوت ہوا ہو۔'' استدال

اللہ تعالیٰ سے شہادت کا سوال کرنے کو جنتوں کے اعلیٰ درجات کے حصول کا آسان ترین راستہ شار کیا گیا ہے، اس کے لیے آپ کو صرف اتن سی مشقت کرنی پڑے گی کہ آپ عاجزی وانکساری سے اپنے ہاتھوں کو اللہ کی بارگاہ میں اُٹھا کر مسلسل اور اصرار کے ساتھ یہ سوال کریں کہ وہ آپ کو شہادت عطا فرما دے۔ یہ آپ کے لیے بہت عظیم موقعہ ہے اس کو ضائع مت کریں بلکہ اس کا پختہ عزم کریں ، انتہائی عاجزی وانکساری کے ساتھ، بنچ کی طرح روتے ہوئے، اپنے رب جل و علا کی بارگاہ میں حاضر ہو کر، اپنے دل کو حاضر کر کے،

شرح رياض الصالحين لابن عثيمين (١/٣٤٦).

<sup>♥</sup> رواه الإمام مسلم واللفظ له (١٩٠٩)، وأبوداود (١٥٢٠)، والترمذي (١٦٥٣)، والنسائي (٣١٦٢)، وابن ماجه
(٢٧٩٧).

حدق دل سے اس اللہ سے شہادت کا سوال کریں اور اس پر اصرار کریں۔ کیا آپ صادق ومصدوق، اللہ کے رسول مطنع ہوئے وعدے کی تقدیق نہیں کرتے؟ اللہ تعالیٰ آپ کے ساتھ کیے ہوئے وعدے کو بچ کر دکھائے گا کہ آپ سب سے عظیم تمنے کو حاصل کرنے میں کامیاب ہو جائیں گے جس پر تمام الگے اور پچھلے لوگ رشک کریں گے ، وہ عظیم تمنے شہادت ہے ، نتیجناً آپ اعلیٰ ترین منزل فردوس اعلیٰ پر ترقی یا جائیں گے۔ اگر آپ شہادت کی نیت کریں تو اس کے لیے آپ کوکس قدر مالی خسارہ برداشت کرنا پڑے گا؟ پچھ بھی تو نہیں۔ آپ جلدی کریں، سبقت کریں، پہل کریں۔ موت آنے تک آپ اس عظیم مقصد کو قطعاً فراموش نہ کریں۔

جہادی بدولت اُمت مسلمہ کا مقام و مرتبہ دنیا و آخرت میں بلند ہوتا ہے۔ آخرت میں جو مقام ہوگا اس کی جھلک تو ہم نے دکھے لی ہے۔ دنیا میں بھی مجاہد اُمت ہی سر بلند ، اپنے دشمن کے لیے رُعب اور دبد ہدکی علامت اور اپنی عزت و شرف کے لیے قلعہ ثابت ہوتی ہے، اس کے برعس جب بھی کسی قوم نے اس عظیم کام کو ترک کیا ، اسلحہ سے عافل ہوئی، قوت بنانے سے منہ موڑ ااور لہو ولعب اور غفلت میں زندگی گزار نی شروع کی تو رسول اللہ طبیع کے کافر مان اس قوم کے متعلق حق اور سی ثابت ہوا، جس میں آپ نے آگاہ فر مایا کہ جوقوم جہاد کو ترک کر دے تو آخرت سے پہلے دنیا میں ہی ذلت ورسوائی کے انجام سے دو چار ہوجاتی ہے۔ جبیا کہ سیدنا عبداللہ بن عمر بنا پائیا نے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ طبیع کیا نے فر مایا:

(( إذا تبایعتم بالعینة وأخذتم أذناب البقر ورضیتم بالزرع وترکتم الجهاد سلط الله علیکم ذلا لا ینزعه حتی ترجعوا إلی دینکم . ))

('جبتم آپس میں کمی زیادتی کے ساتھ خرید و فروخت کرنے لگو گے ، بیلوں کی و موں کو پکڑ کر کھیتی باڑی پرخوش ہوجاؤ گے اور جہاد چھوڑ دو گے تو اللہ تعالی تم پر ذلت مسلط کر دے گا اور اس ذلت کواس وقت تک ختم نہ کرے گا جب تک کہ تم اپنے دین کی طرف نہ پلٹ آ و گے۔'' منداحمد کی روایت میں ہے:

((أَنزل الله بهم بلاء فلم يرفعه عنهم حتى يراجعوا دينهم)) • ''الله تعالى ان پر (جهاد جھوڑنے كى وجہ ہے ) آ زمائش نازل فرمائے گا جھےوہ اس وقت تك ختم نہيں كرے گا جب تك كه وہ اپنے دين (جهاد) كى طرف بليث ندآ كيں گے۔''

❶ رواه الإمام أحمد \_ (بلفظ إذا يعني ضن الناس بالدينار والدرهم) \_ الفتح الرباني − (٢٥/١٤)، وأبوداود (٣٤٦٢)، وصححه الألباني في صحيح الحامع (٤٢٣).

ر ا ب جند من ال بدر جات كوك بلدك عند من المحاسبة المحاسبة

لہذا آپ اپنی خواہشات اور اپنے شیطان پر غلبہ پاکران کے سامنے بند باندھ دیں تاکہ آپ مجاہدین کو ملنے والے سودر جات پر ترقی پاسکیں اور وہ ایسے در جات ہیں کہ ہر دو در جوں کے در میان ایک سوسال یا آسان وزمین کے در میانی فاصلہ جننا فاصلہ جن ہیاس صورت میں ممکن ہے کہ آپ اپنی طاقت کے مطابق اللہ کے دشمنوں ، یہود ، سیلبی ، ہندو اور کیمونسٹوں کے خلاف جہاد میں مصروف اپنے مسلمان بھائیوں کی مدد کے لیے وشمنوں ، یہود ، سیلبی ، ہندو اور کیمونسٹوں کے خلاف جہاد میں مصروف اپنے مسلمان بھائیوں کی مدد کے لیے اپنے مال بھی خرچ کریں اور ان کی کامیا بی کے لیے دعا کیں بھی کریں۔ یادر کھیں جو شخص بھی جہاد سے بیچھے رہے کا اور لوگوں کو بھی اس سے دُور کرے اور بیز ار کرے گا تو وہ رسول اللہ سے ایک نے ممان کے مطابق نفاق کے ایک شعبہ بر مرے گا۔ العیاذ باللہ

جہاداور مجاہدین کے حقوق میں سے ہم پر جواد فیٰ ترین حق ہے وہ یہ ہے کہ ہم جب بھی دعا کریں تو اپنی ہر دعا کے ساتھ مجاہد بھائیوں کے لیے بھی دعا کریں۔ تو کیا آپ اتنا بھی نہیں کر سکتے ؟

# وہ اعمال جن کا اجر وثواب جہاد فی سبیل اللہ کے برابر ہے

اللہ تعالیٰ کی ہم پر بیر حت اور اس اُمت کے ساتھ اس کی بیر مجت ہے کہ اس نے ہمیں بعض آ سان اور معمولی اعمال تحفہ میں دیے ہیں جن پر عمل پیرا ہونے والا شخص مجاہد فی سبیل اللہ کے اجر و ثواب کو حاصل کر لیتا ہے۔ اگر آپ کا پختہ عزم اور ارادہ ہے کہ جنت میں آپ کا درجہ بلند ہوتو آپ میرے ساتھ رہیں تا کہ ہم مل کر بعض ایسے اعمال کو جان سکیں جن کے متعلق صبح احادیث سے بیہ بات ثابت ہے کہ ان کو اپنانے والے لوگ مجاہد فی سبیل اللہ کے اجر و ثواب سے فیض یاب ہوتے ہیں شاید کہ ہم اس میدان میں بھر پور کوشش کریں اور آپیں میں ایک دوسرے کو ان اعمال سے آگاہ کریں۔

علامہ ابن جمر مِراللہ نے فرمایا: اس (قسم کی احادیث) میں (جو کہ مجاہدین فی سبیل اللہ کے اجر و تو اب کے برابر دوسرے لوگوں کا اجر و تو اب بیان کرتی ہیں) اس بات کا اشارہ موجود ہے کہ مجاہد کے درجہ کو غیر مجاہد مجھی حاصل کرسکتا ہے اور یہ یا تو خالص نیت کے بدلے میں یا جہاد کے برابر نیک اعمال اختیار کرنے کے صلہ میں حاصل ہوسکتا ہے اس لیے کہ نبی کریم میشے آتیا ہے نہ تمام مسلمانوں کو جنت فردوس کی دعا کرنے کا حکم دیا ہے حالا نکہ آپ نے سب کو یہ بات بتا دی ہے کہ یہ فردوس مجاہدین کے لیے تیار کی گئی ہے۔ • فردوس جنت کا اعلیٰ حرین اور وسیح ترین مقام ہے۔ فہ کورہ بالا اعمال سے مراد مندرجہ ذیل اعمال ہیں:

فتح الباري بشرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (٦/٦) (ح ٢٧٩٠).

## ﴿ آ پ بنت میں اپ در جات کو کیے بلند کر کتے ہیں؟ ﴾ ﴿ ﴿ 118 ﴾ ﴾ الله بند کر تا : اله بیوگان اور مساکین کی خدمت کی کوشش کرنا :

سيّدنا ابو مريره والنّفظ سے روايت ب كدرسول الله اللّفي عَلَم في فرمايا:

(( الساعي على الأرملة والمسكين كالمجاهد في سبيل الله أو القائم الليل الصائم النهار . )) •

'' بیواؤں اور مسکینوں کے کام آنے والاشخص اللہ کی راہ میں جہاد کرنے والے یا رات بھر قیام کرنے والے اور دن کوروز ہ رکھنے والے شخص کی مانند ہے۔''

بعض لوگ ایسے ہیں جن کی بیتمنا اور آرزو ہے کہ وہ اللہ کی راہ میں جہاد کریں، اپنی جان قربان کریں اور اپنا مال لٹا دیں تا کہ وہ جنت میں بلند درجات کو حاصل کرسکیں ۔ لیکن ای وقت ان لوگوں کو جہاد ہے آسان ترین عمل کی سہولت بھی میسر ہے جب کہ اس قتم کے اعمال کا ثواب بھی جہاد کے برابر ہی ہے، لہذا آپ اس (فتم کے اعمال کو اختیار کرنے) سے بالکل سبکدوش نہ ہوں ۔ ہمیں بیواؤں کی خدمت کے بہت سے مواقع میسر آتے ہیں اگر ہم ان سے عافل رہیں گے تو بیرویہ جہاد کی خواہش کے سلسلہ میں جہالت اور نیت میں سچائی کی غیر موجودگی کو خلا ہر کرے گا اور اگر ہم ان مواقع کو غیرت جانے ہوئے ضائع نہ کریں تو ہم مجاہدین کے فیر موجودگی کو خلا ہر کرے گا اور اگر ہم ان مواقع کو غیرت جانے ہوئے ضائع نہ کریں تو ہم مجاہدین کے فیر موجودگی کو خلا ہر کرے گا اور اگر ہم ان مواقع کو غیرت جانے ہوئے ضائع نہ کریں تو ہم مجاہدین کے فیر اب اور نعمتوں والی جنتوں میں ان مجاہدین کو ملنے والے بلند و بالا درجات کو حاصل کر سکتے ہیں۔

ہم میں سے کوئی شخص بھی ایسانہیں کہ جس کے پاس بوڑھی ہوہ عور تیں ، خالہ ، پھوپھی یا دادی ، نانی وغیرہ کی صورت میں موجود نہ ہوں ، اب اگر انہیں بال کی ضرورت ہو یا وہ ہم سے کسی خدمت کا مطالبہ کریں جیسے گاڑی پر انہیں کہیں چھوڑ کر آنایا کسی بھی مشکل صورتِ حال میں ہماری خدمت کی انہیں ضرورت ہوتو ہم میں سے کوئی اس طرح راو فرار اختیار کر لے گویا کہ اس نے اس بوڑھی کی التماس کو سنا ہی نہیں ، یا وہ بہت زیادہ مصروفیت کا دعویٰ کرے ، ننگ آجائے اور اس کام کو بوجھ سمجھے ، اور اس کی خدمت کی غرض سے اپنے وقت کو قربان کرنے میں بخل سے کام لے ، تو کل قیامت کے دن وہ بیتمنا کرے گا کہ کاش! وہ اپنی ساری زندگی قربان کر دیتا تا کہ اللہ کے ہاں مجاہد لکھا جاتا۔ بلاشبہ بیہ معمولی سی کوشش کے نتیجہ میں ملنے والے اجرعظیم سے محرومی ہو جائے گا ۔ بلاشبہ بیہ معمولی سی کوشش کے نتیجہ میں ملنے والے اجرعظیم سے محرومی ہو جائے گا ۔ بلاشبہ بیہ معمولی سی کوشش کے نتیجہ میں ملنے والے اجرعظیم سے محرومی ہو جائے گا

❶ رواه الإمام أحمد الفتح الرباني - (۱۹۱۹ه)، والبخاري واللفظ له (۵۳۵۳) و (۲۰۰٦)، ومسلم (۲۹۸۲)،
 والترمذي (۱۹۲۹)، والنسائي (۲۷۷٦)، والبيهقي.



## ٢ عشرة ذي الحجة من نيك عمل كرنا:

جو خف یہ جاہتا ہے کہ جنت میں اس کے درجات ایسے عمل کی وجہ سے بلند ہوں جو عمل ثواب میں جہاد کے برابر ہے تو اسے چاہیے کہ ذوالحجہ کے پہلے دس دنوں میں کثرت سے نیک عمل کرے خاص طور پر تہلیل (لا اللہ اللہ ) تکبیر (اللہ اکبر) اور تحمید (الحمد للہ ) کو ور دِ زبان بنا لے۔ جبیبا کہ سیّد نا عبد اللہ بن عباس شی تی سے مردی ہے کہ رسول اللہ یک تی تی مایا:

(( ما من أيام العمل الصالح فيهن أحب إلى الله من هذه الأيام العشر، فقالوا: يا رسول الله ولا الجهاد في سبيل الله؟ فقال رسول الله على الله الله الله الله الله الله ولا الجهاد في سبيل الله إلا رجل خرج بنفسه وماله ولم يرجع من ذلك بشيء. )) •

''ان دس دنوں میں کیا جانے والا کوئی بھی نیک عمل دوسرے دنوں میں کیے جانے والے نیک عمل سے اللہ تعالیٰ کوسب سے زیادہ محبوب ہے۔''

لوگوں (صحابہ کرام ڈی شیم ) نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول (میشے آیا آیا )! جہاد فی سمبیل اللہ سے بھی بڑھ کر؟ تو رسول اللہ میشے آیا نے فر مایا:

''جہاد فی سبیل اللہ سے بھی بڑھ کر ،سوائے اس شخص کے (عمل کے ) جواپی جان و مال لے کر ( اللہ تعالیٰ کی راہ میں ) نکلا اور ان دونوں میں سے پچھ بھی بچانہ پایا۔'' (مال بھی قربان ہو گیا اورخود بھی شہد ہو گیا)

## سے نماز کواس کے وقت سے یااس کے اوّل وقت سے لیٹ نہ کرنا:

بعض اعمال ایسے بھی ہیں جن کا ثواب جہاد فی سبیل اللہ کے ثواب سے بھی زیادہ ہے جسیا کہ سیّدنا عبداللہ بن مسعود رہن تن سے روایت ہے کہ، میں نے رسول اللہ منظی کیا ہے سوال کیا: کون ساعمل اللہ عز وجل کو سب سے زیادہ محبوب ہے؟ آپ منظی کی آنے فرمایا:

(( الصلاة على وقتها)) قلت: ثم أي؟ قال: ((ثم بر الوالدين)) قلت:

❶رواه الإمام أحمد\_ الفتح الرباني \_ (١٦٦/٦) ، والبخاري (٩٦٩) ، والترمذي واللفظ له (٧٥٧) ،وأبو داؤد (٢٤٣٨) رَ اَ بِ بنت مِن ا بِ در جات کی بلد کر کتے ہیں؟ کی کھی کہ کہ کا ایک بلد کر کتے ہیں؟ کی کھی کا کہ کہ کا کہ کہ ک

ثم أي؟ قال: (( ثم الجهاد في سبيل الله. )) •

" نماز (کو) اس کے وقت پر (ادکرنا)۔ میں نے عرض کیا: پھر کون سا (عمل زیادہ محبوب ہے؟)۔ آپ طشے این نے فرمایا: "پھر والدین کے ساتھ حسن سلوک سے پیش آنا۔" میں نے پھرعض کیا: پھر (اس کے بعد) کون سا (عمل اللہ کوزیادہ محبوب ہے؟) آپ طشے این نے فرمایا: "پھراللہ کی راہ میں جہاد کرنا۔"

اس حدیث ہے بعض علاء رحمہم اللہ تعالی کو اشکال ہوا ہے اور انہوں نے جہاد جو کہ اسلام کی بلند ترین چوٹی ہے اس پر بعض اعلی کو تواب اور فضیلت کے لحاظ ہے مقدم ہونے کی حکمت کو بیان کرنے میں اختلاف کیا ہے۔ علامدا بن جحر دِلطنہ نے فرمایا: ''علاء کرام نے اس شم کی احادیث ہے معلوم ہونے والے نیک اعمال کے متعلق جو جواب دیا ہے وہ اس وجہ سے مختلف ہے کہ اس ایک سوال کے جوابات بھی مختلف ہیں کہ کس عمل کو افضیلیت حاصل ہے، سائلمین کے احوال مختلف ہونے کی وجہ سے جواب بھی مختلف ہے، کیونکہ ہرقوم کی ضرورت کے مطابق ہی اسے (نبی کریم مشیقاً فیز) کی طرف سے افضل عمل کے مطابق ہی اسے دی گئیں، یا جس عمل میں ان کے لائق ہوتا، یا مختلف اوقات میں مختلف جوابات دیے جاتے کیونکہ بعض ان کو رغبت ہوتی ، یا جو عمل ان کے لائق ہوتا، یا مختلف اوقات میں مختلف جوابات دیے جاتے کیونکہ بعض اور اوقات ایک عمل دوسرے اعمال کی نسبت افضل ہوتا ہے، جیسا کہ جہادابتدائے اسلام میں تمام اعمال سے افضل اور اس کی اوا کیگی سے قیام اسلام کا حصول ممکن تھا، بہت می نصوص اور دلائل اس بات پر شاہد ہیں کہ نماز صدقہ سے افضل ہے، اس کے باوجود بجور اور لا چارخض کو سہارا دینے کے وقت صدقہ افضل ہے، کہ تمام افضل اعمال میں سے مراد بیا ہے مراد ہے ہے کہ تمام افضل اعمال میں سے (افضل عمل ہے ہیں عباس عبارت میں کلمہ "مین" محدوف ہوگا اوروہ کی اصل مراد کو پوراکر تا ہے۔

علامدائن دقیق العید وراللہ نے فرمایا:"اس حدیث میں اعمال سے مراد بدنی اعمال ہیں،ای لیے آپ (طلطے اَیْنَ مَا ) نے ایمان کو بیان نہیں فرمایا کیونکہ وہ قلبی اعمال ( دل کے اعمال) میں سے ہے، اس سے ندکورہ حدیث اور سیّدنا ابوَ ہر رہ وَخِلَیْنَهُ کی روایت کردہ حدیث که'اللہ پر ایمان تمام اعمال میں سے افضل ہے' کے درمیان تعارض

❶ رواه الإمام أحمد الفتح الرباني (٢/٥/٢)، والبخاري (٢٧٥) و (٢٧٨٢) و (٩٧٠)، ومسلم (٨٥)، والترمذي
 ٩٨)، والنسائي (٩٠٩).

اورا ختلاف بھی باقی نہیں رہتا۔

اس کے علاوہ ایک قول یہ بھی ہے کہ'' یہاں جہاد سے مراد فرض عین جہاد ہیں ہے ، کیونکہ وہ تو والدین کی اجازت پر موقوف ہے اس طرح والدین ہے حسن سلوک کرنے کاعمل جہاد پر مقدم ہوجا تا ہے۔'' •

ایک دوسرے مقام پرعلا مہ ابن حجر براللہ نے فر مایا: ''آپ قیاس کے ذریعے فضائل اعمال کا احاطہ نہیں کر سکتے بلکہ یہ تو اللہ تعالیٰ کا احسان ہے وہ جس پر جاہتا ہے اپنا احسان کر دیتا ہے۔'' 🔊

ہ ۔ والدین کے ساتھ حسن سلوک کرنا:

سابقہ سطور میں مذکور حدیث میں والدین کے ساتھ حسن سلوک کا ذکر گزر چکا ہے ، اسی طرح سیّدنا ابو ہریرہ وٹوائند نے بیان فرمایا کہ:

ایک شخص نبی کریم طفظ آیم کی خدمت میں حاضر ہوکر جہاد میں شرکت کی اجازت طلب کرنے لگا تو آپ طفظ آیا:

((أحى والداك؟ قال: نعم ، قال: ففيهما فجاهد. )) ♥

'' کیا تیرے والدین زندہ ہیں؟''اس نے عرض کیا: جی ہاں۔ آپ مطفی آنے فر مایا:'' پھرانہیں میں جہاد کرو۔'' (یعنی ان کوخوش رکھنے کی کوشش کرو)۔

والدین کے ساتھ حسن سلوک کرنا ایسے اعمال میں سے ہے جو بند ہے کو اللہ عزوجل کے بہت قریب کر دیتے ہیں اور بیم ل کبیرہ گناہوں کا کفارہ بن جاتا ہے۔ چنانچہ ایک شخص سیّد ناعبداللہ بن عباس بنائیا کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کرنے لگا: میں نے ایک عورت کو نکاح کا پیغام بھیجالیکن اس نے میرے ساتھ نکاح کرنے سے انکار کردیا، پھرمیرے علاوہ کسی اور شخص نے اسے نکاح کا پیغام بھیجا تو اس نے اس کے ساتھ نکاح کرنے پر رضا مندی کا اظہار کردیا۔ مجھے اس پر غیرت آئی تو میں نے اس عورت کوئل کردیا، تو کیا میری تو بہ کرنے پر رضا مندی کا اظہار کردیا۔ مجھے اس پر غیرت آئی تو میں نے اس عورت کوئل کردیا، تو کیا میری تو بول ہو سکتی ہے؟ آپ (سیّدنا عبداللہ بن عباس بنائیا) نے فرمایا: کیا تیری والدہ زندہ ہے؟ اس نے عرض کی: نہیں ۔ تو آپ نے فرمایا: جس قدر ہو سکے تو اللہ عزوجل کی بارگاہ میں تو بہ کر اور اس کا تقرب حاصل کرنے کی کوشش کر ۔ عطاء بن بیار (براللہ) نے بیان کیا کہ میں عبداللہ بن عباس (بنائیا) کی خدمت میں حاضر ہوا اور

<sup>♦</sup> فتح الباري بشرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (١٣/٢) ( ح ٢٧٥).

<sup>💋</sup> المرجع السابق، (٨/٦) (ح ٢٧٨٥).

 <sup>€</sup> رواه.الإمام أحمد الفتح الرباني - (٣٦/١٩)، والبخاري (٣٠٠٤)، ومسلم (٢٥٤٩).

ر اب بنت میں اپ درجات کو کیے بلد کر کتے ہیں؟ کی کے متعلق سوال کیوں کیا؟ تو انہوں نے میں نے ان سے سوال کیا کہ، آپ نے اس سے اس کی ماں کی زندگی کے متعلق سوال کیوں کیا؟ تو انہوں نے جواب دیا: '' مجھے والدہ کے ساتھ حسن سلوک کے علاوہ کوئی ایسا عمل معلوم نہیں جو بندے کو اللہ عزوجل کے سب سے زیادہ قریب کرسکتا ہو؟ بندے کو اللہ عزوجل کے سب سے زیادہ قریب کرسکتا ہو؟

والدين كساته حن سلوك كرناواجب با كرچدوه كافرى بول كيونكه الله تعالى فرماتا ب: ﴿ وَإِنْ جَاهَدَاكَ عَلَى أَنْ تُشُوكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعُهُمَا وَصَاحِبُهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعُرُوفًا ﴾ (لقمان: ٥٠)

''اوراگروہ دونوں تجھ پراس بات کا دباؤ ڈالیس کہ تو میرے ساتھ ان کوشریک کرجن کےشریک ہونے کی تیرے پاس کوئی دلیل نہیں تو تو ان کا کہنا نہ مان البتہ دنیا میں ان کے ساتھ اچھی طرح زندگی بسر کر۔''

علامہ مناوی برالتہ نے فرمایا: ''شریعت (مطہرہ) میں والدین کی عزت وعظمت، ان کے ساتھ حسن سلوک کی فرضیت ، ان کے حقوق کی ادائیگی اور ان کی مرضی وخوشنودی کو برقر ارر کھنے کا اس قدر شوت موجود ہے کہ وہ اس مسئلہ کو توانز کی حد میں داخل کر دیتا ہے۔ جم مسلمانوں میں بعض لوگ ایسے بھی ہیں جنہیں والدین کے ساتھ حسن سلوک کی قدرو قیمت کاعلم نہیں اور وہ اپنے والدین کے معاطم میں آپنی ذمہ داری کو بھول جاتے ہیں لیکن آئیس اس قدرو قیمت کا احساس اس وقت ہوتا ہے جب وہ خود باپ بن جاتے ہیں اور اب وہ آپنی اور اب وہ آپنی اولا دے آپنی اطاعت وفر ماں برداری کے طالب ہوتے ہیں۔''

ایک شخص علاء کرام کی خدمت میں حاضر ہو کرعرض کرنے لگا: میں اپنے والدین کی زیارت سے کب لطف اندوز ہوں گا؟ تو انہوں نے جواب دیا: تو اپنے آپ کوان کی جگداوران کے مقام پررکھ ( یعنی اپنے آپ کو ماں باپ سمجھ ) کرغور کر کہ تو اپنی اولا دکی طرف سے کس قدر اپنی دیکھ بھال کی چاہت رکھتا ہے؟ کے صدقات کی تخصیل تقسیم کاعمل:

جہاد فی سبیل اللہ کے اجر وثواب کا حامل بنانے والے اعمال میں سے ایک عمل نفلی طور پر مالدار لوگوں سے صدقات جمع کر کے ضرورت مندلوگوں میں تقسیم کرنا ہے۔جبیبا کہ سیّدنا رافع بن خدیج خوالنیم نے بیان کیا:

❶ رواه البخاري في الأدب المفرد، وصححه الألباني في صحيح الأدب المفرد (٤).

<sup>🛭</sup> فيض القدير للمناوي (١٩٩/٣).

میں نے رسول اللہ مطاق کو یہ فرماتے ہوئے سنا:

(( العامل في الصدقة بالحق لوجه الله عزوجل كالغازي في سبيل الله عزوجل حتى يرجع إلى أهله. )) •

''اللهُ عزوجل كوراضى كرنے كى خاطر حق كے ساتھ صدقات (كے ميدان) ميں كام كرنے والا شخص الله عزوجل كى راہ كے غازى كى مانند ہے ، يہاں تك كه وہ اپنے گھر والوں كے پاس واپس لوٹ آئے۔''

لہذا آپ اس معزز ومکرم عمل میں خالص نیت اور درست عمل کے ساتھ شریک ہو جا کیں اور اس عظیم اجر وثواب کے حصول کی خاطر کسی فلاحی انجمن اور تنظیم کے معاون و مدد گار بن جا کیں۔

۲۔ والدین کے ساتھ حسن سلوک، اہل وعیال کی کفالت اور یا کدامنی کی غرض سے کمائی کرنا:

ندکورہ بالا اعمال کے علاوہ بھی کئی ایک اعمال ایسے ہیں جن کا تو اب جہاد فی سبیل اللہ والا تو اب ہے،
ان میں سے ایک عمل والدین اور اہل وعیال کی کفالت اور نفس کی پاکی کی خاطر محنت، مشقت اور جدو جہد کرنا
ہے۔ چنانچہ سیّدنا کعب بن عجرہ و ٹوٹٹئ نے بیان فرمایا: نبی طفیظیّن کے قریب سے ایک شخص گزرا تو
آپ (طفیظیّن کے اصحاب (رضی اللہ عنہم اجمعین) نے اس کی جسمانی کیفیت اور بشاشت ومستعدی کو ملاحظہ
کیا تو انہیں وہ شخص بہت اچھالگا انہوں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول طفیظیّن اگریہ شخص (جہاد) نی سبیل
اللہ میں ہو (تو اسکے رعب و دید ہدکی کیا بات ہواور دین کو کس قدرتقویت پنچے) رسول اللہ طفیظیّن نے فرمایا:

(( إن كان خرج يسعى على ولده صغارا فهو في سبيل الله، وإن كان خرج يسعى على أبوين شيخين كبيرين فهو في سبيل الله، وإن كان خرج يسعى على نفسه يعفها فهو في سبيل الله، وإن كان خرج يسعى رياء ومفاخرة فهو في سبيل الشيطان. )) •

"اگریشخص اپنے چھوٹے بچوں کی کفالت کی غرض سے محنت ومشقت کے لیے فکے توبیاللہ کی

رواه الإمام أحمد واللفظ له \_ الفتح الرباني - (٥٨/٩)، وأبوداود (٢٩٣٦)، والترمذي (٦٤٥)، والحاكم
 (٢٠٦/١)، والبيهقي، وصححه الألباني في صحيح الحامع (٤١١٧).

رواه الطبراني، وصححه السيوطي في الجامع الصغير (٢٦٦٩)، ووافقه الألباني في صحيح الجامع (١٤٢٨).

راہ میں ہے، اگر بیخض اپنے بوڑھے، بزرگ والدین کی دیکھ بھال کی خاطر محنت اور مشقت کے لیے نکلے تو بھی بیاللہ کی راہ میں ہے، اگر بیا پنے نفس کی طہارت و پاکی ( یعنی کسی کے آئے ہاتھ بھیلانے سے بچنے ) کی خاطر جدو جہد کے لیے نکلے تو بھی اللہ کی راہ میں ہے اور اگر بید یا کاری اور فخر و تکبر کی غرض سے نکلے تو بیشیطان کی راہ میں ہے۔''

# ٤- طلب علم يا نبي طلط عليه كالمعجد (معجد نبوي) مين علم كي تعليم (كاعمل):

وہ اعمال جن کا اجروثو اب جہاد فی سبیل اللہ کا اجروثو اب ہے ، ان میں سے ایک عمل نبی کریم منظی آیا ہے کہ رسول مسجد (مسجد نبوی) میں علم کی تعلیم اور حصول علم کاعمل ہے۔ جیسا کہ سیّدنا ابو ہریرہ زبی تینئی سے روایت ہے کہ رسول اللہ منظی آیئی نے ارشاد فر مایا:

(( من جاء مسجدي هذا لم يأته إلا لخير يتعلمه أو يعلمه فهو في منزلة المجاهد في سبيل الله، ومن جاءه لغير ذلك فهو بمنزلة الرجل ينظر إلى متاع غيره. )) •

'' جو شخص میری اس معجد (معجد نبوی) میں صرف اور صرف کسی خیر کوسیجے یا سکھانے کی غرض سے حاضر ہوا تو وہ مجاہد فی سبیل اللہ کے قائم مقام ہے، اور جو شخص اس کے علاوہ کسی اور غرض سے حاضر ہوا تو وہ اس شخص کی مانند ہے جواس (جہاد فی سبیل اللہ) کے علاوہ کسی دوسرے متاع کی طرف دیکھتا ہے۔''

#### ۸\_ جج اور عمره:

جو تحض سے جا ہتا ہے کہ اس کا جنت میں درجہ ومقام ایسے عمل کی بدولت بلند ہو کہ جو عمل ثواب میں جہاد فی سبیل اللہ کے برابر ہوتو اسے جا ہیے کہ کثرت سے حج وعمرے کا اہتمام کرے۔ جیسا کہ سیّدہ اُم معقل زنالہٰ ہا نے روایت کیا کہ رسول اللہ مطابق نے فرمایا:

(( إن الحج والعمرة لمن سبيل الله وإن عمرة في رمضان تعدل حجة.)) •

 <sup>◘</sup> رواه الحاكم (٩١/١)، والبيهقي وصححه الألباني في صحيح الحامع (٦١٨٤).

 <sup>♦</sup> رواه الحاكم (٤٨٢/١)، وصححه الألباني في صحيح الحامع (٩٩٥١).

اَ پِ جنت مِن اپ در جات کو کیے بلند کر کتے ہیں؟ کی اُن کا کہ اُن کا کہ کی کہ کر جان کی گے گائے کہ کا کہ کی کہ کا ک

''جو شخص الله کی راہ میں ( نکلنے کا ارادہ رکھتا)ہے تو حج اور عمرہ ( اس کا نعم البدل) ہے اور

رمضان میں عمرہ ( ثواب کے لحاظ ہے ) حج کے برابر ہے۔''

ای طرح سیّدہ شفاء وٹالٹھانے بیان کیا: ایک شخص نبی کریم ملتے آیا کی خدمت میں حاضر ہو کرعرض

كرنے لگا: ميں الله كى راه ميں جہاد كرنا جا ہتا ہوں۔ تو آپ مشي آيم نے فرمايا:

(( ألا أدلك على جهاد لا شوكة فيه؟ حج البيت . )) •

'' کیا میں مجھے ایسے جہاد کے متعلق نہ بتاؤں کہ جس میں بختی اور تکلیف بھی نہیں ہے؟ وہ مج بیت اللہ ہے۔''

سیّدناحسین بن علی ظافیہ نے بیان فر مایا کہ ایک شخص نبی کریم طبیعی نی کے خدمت میں حاضر ہو کر کہنے لگا: بلا شبہ میں بزدل اور کمزور وضعیف ہوں ۔ تو آپ ( مینی آیا ) نے فر مایا:

(( هلم إلى جهاد لا شوكة فيه: الحج. )) ٥

'' پھر تو ایک ایسے جہاد کی طرف آ جا جس میں تخی اور تکلیف نہیں ( اور وہ جہاد ) حج ہے۔''

اگر آپ کچھ کر سکتے ہیں تو اس عمل پر پوری توجہ دیں اور حرم میں کثرت سے نماز ادا کریں تا کہ آپ کی گنانمازوں کے اجروثواب کو حاصل کرسکیں۔ •

### ۹۔(ایک)نماز کے بعد (دوسری)نماز کا انظار کرنا:

جَمِّ خَصَ كَا يَدَارَاده بُوكَ جَنَ مِن اس كَا دَرجِه ا يَكَ الْيَحْمُل كَى بِدُولَت بِلَند بُوكَ جَمِى كَا تُواب جَهَاد فَى سَيِل الله كَ تُواب كَ مَرَادف عِن الله عَلَي كَا يَك نَمَاز كَ بِعَد دُومِرى نَمَاز كَا انظار كَر فَي عِنْكُمُ عَلَى مَل كُوا الله عَلَي الله عَلَي الله عَلَي مَا لَكَ فَالْتُولِيَ عَلَي رَوايَت عَلَى دُرُول الله على الله على ما يمحو الله به الخطايا وير فع الدرجات؟ قالوا بلى يا رسول الله ، قال: إسباغ الوضوء على المكاره ، وكثرة الخطا إلى المساجد ، وانتظار الصلاة بعد الصلاة فذلكم الرباط ، فالمنا المنا الله الله المنا المنا الوضوء على المنا الم

رواه الطبراني، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٢٦١١).

<sup>2</sup> رواه الطبراني ، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٤٠٤٠).

و راجع كتابي كيف تطيل عمرك الإنتاجي.
 و راجع كتابي كيف تطيل عمرك الإنتاجي.

'' کیا میں تہمیں وہ اعمال نہ بتاؤں جن کی وجہ سے اللہ تعالی گناہوں کو مٹا دے اور در جات کو بلند کردے؟''لوگوں (صحابہ کرام ڈی تعلیم) نے عرض کیا: کیوں نہیں، اے اللہ کے رسول! (طبیعی آئے آئے) تو آپ طبیعی آئے نے فر مایا:'' (ناپندیدہ حالات میں) نہ چاہتے ہوئے بھی مکمل وضو کرنا، مساجد کی طرف کثرت سے قدم اُٹھانا اور (ایک) نماز کے بعد (دوسری) نماز کا انتظار کرنا، یہ تمہارا رباط (اللہ کی راہ میں تھہرنا) ہے، یہ تمہارار باط ہے۔''

اس مدیث سے قطعاً بیہ نہ سمجھا جائے کہ بیہ مدیث بیکار بیٹے اور رزق کی طلب میں نہ نکلنے کی طرف دعوت دیتی ہے بلکہ اس مدیث کامعنی اور مفہوم بیہ ہے کہ جس شخص کے پاس فارغ وقت ہوتو اسے چاہے اپ ان فارغ کھات کواللہ کی اطاعت و فرماں برداری کے قطیم کاموں میں صرف کرے، جیسا کہ نماز کا انظار، یہ بھی ایک عظیم عمل ہے، اسلام نے مسلمان کو اپنے اوقات صرف کرنے کے لیے متعدد اور مختلف قتم کے اختیارات دیے ہیں جواس کی مضبوط، اعلیٰ اور حکمت پر بنی شریعت کی واضح دلیل ہیں، اسلام نے لوگوں کو مشغول رکھنے کی خرض سے اور فارغ اوقات کو خوش گوار بنانے کی غرض سے بہت سے اعمال و اقوال کی طرف راہنمائی فرمائی غرض سے اور فارغ اوقات کو خوش گوار بنانے کی غرض سے بہت سے اعمال و اقوال کی طرف راہنمائی فرمائی ہے چاہتا ہے، سب سے زیادہ اہم بات بیہ ہے کہ اللہ عزوج س آپ سے نیک عمل کا مطالبہ کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ بیہ چاہتا ہے کہ آپ اپ نے وقت کو اس طرح گزاریں کہ وہ دنیا و آخرت میں آپ کے لیے نقع مند ثابت ہو اور آپ اپنے نقس کو اور اپنے دشن شیطان کو کوئی ایمی فرصت مہیا نہ کریں کہ وہ آپ کو کسی برے فعل ادر گناہ کے ارتکاب اپنے میں کا میاب ہو جا کمیں اور اس کے نتیجہ میں آپ کی عاقبت خراب ہو جائے۔

آپ کوشش سیجے اگر چہا یک مرتبہ ہی کوشش کریں کہ کسی دن اپنے آپ کو فارغ کر کے مغرب سے عشاء تک مجد میں بیٹھ کراس وقت کو ذکر واذکار ، نماز (نفل نوافل) اور قراءت قرآن میں صرف کریں ، آپ اس دوران عبادت واطاعت میں ایسی لذت اور دلی راحت وسکون محسوں کریں گے کہ کوئی چیز بھی اس کا مقابلہ نہ کر سکے گی ، اس راحت واطمینان سے بھی بڑھ کریہ کہ آپ کے لیے ان شاء اللہ مجاہد کا اجرو تو اب لکھ دیا جائے گا ، اللہ کے فضل وکرم اور اللہ کے بندوں کی عاجزی وانکساری کے کیا کہنے!

#### •اراعتكاف:

جو شخص یہ چاہتا ہے کہ جنت میں اس کا درجہ ایک ایسے عمل کی بدولت بلند ہو کہ اس عمل کا ثواب جہاد فی سبیل اللہ کے ثو اب کے برابر ہے تو اسے چاہیے کہ مجد میں اعتکاف خصوصاً رمضان المبارک کے آخری دس حرفوں میں ،اپ اوپر لازم کر لے۔اعتکاف کی تعریف اور مقصد یہ ہے کہ اللہ عزوجل کے تقرب کے حصول کی دنوں میں ،اپ اوپر لازم کر لے۔اعتکاف کی تعریف اور مقصد یہ ہے کہ اللہ عزوجل کے تقرب کے حصول کی نیت سے کچھ وقت مسجد میں تھہرنے اور مسجد سے باہر نہ نگلنے کا اہتمام کرنا۔ یہ تعریف اجروثو اب کے لحاظ سے ایک نماز کے انتظار کرنے جیسے عظیم عمل کے ساتھ مربوط معلوم ہوتی ہے، یہاں انہی اعمال پر تاکید کرنا مقصود ہے کیونکہ اعتکاف جیسی عظیم سنت بھی آج سنن متروکہ میں شار ہونے لگی ہے اور اکثر لوگ اس کے اجروثو اب سے بالکل ناواقف ہیں۔

آپ کوعلم ہوگا کہ جو شخص ایک نماز کے بعد دوسری نماز کا انتظار کرتا ہے اس کا اجر و تو اب اللہ کی راہ میں مشہر نے کے اجر و تو اب کے برابر ہے ، تو اس شخص کے اجر و تو اب کے متعلق آپ کا کیا خیال ہے جو اللہ کے گھر میں متعدد ایا م اعتکاف کی غرض سے تھہرے ، نماز وں کے بعد اگلی نماز وں کا انتظار کرے ، ہر نماز تکبیر اولی کے میاتھ پہلی صف میں ادا کرے اور پھر جب تک وہ باوضورہ کر ابنی نماز والی جگہ میں تھہرار ہے تو اللہ کے فرشتے ماس کے لیے بخشش طلب کرتے رہیں ، اس کے علاوہ بھی بہت سے فضائل و انعامات اس کا مقدر ہوں ؟ چنانچے سیّدنا ابو ہریرہ زباتینئے نے روایت کیا ہے کہ بلا شہر رسول اللہ میشے آئے نے فرمایا:

(( منتظر الصلاة بعد الصلاة ، كفارس اشتد به فرسه في سبيل الله على كشحه ، تصلي عليه ملائكة الله ما لم يحدث أو يقوم ، وهو في الرباط الأكبر . )) •

''(ایک) نماز کے بعد ( دوسری ) نماز کا انظار کرنے والا ، اس گھڑ سوار کی مانند ہے جو اپنے گھڑ سے کی پیٹھ پر سوار ہوکر اسے اللہ کی راہ میں سر پٹ دوڑ اتا ہے ، جب تک وہ ( نمازی ) ہے وضونہیں ہوتا یا ( اپنی جگہ ہے ) کھڑ انہیں ہوتا ، اس وقت تک اللہ کے فرشتے اس کے لیے دعا کیں کرتے ہیں اور وہ رباط اکبر میں ہوتا ہے۔''

یعنی ایسا مجامد جو گھوڑے پر ہروقت تیاری حالت میں سوار رہتا ہے، جہاد کرتا ہے، شمشیر زنی کرتا ہے، اور گھوڑے کو باوجود ہلکا، پتلا اور انتہائی پھر بتلا ہونے کے اس قدر دوڑا تا ہے کہ وہ بہت زیادہ بھا گئے کے قابل

❶ رواه الإمام أحمد الفتح الرباني - (٢٠٩/٢)، والطبراني في الأوسط، وقال المنذري في الترغيب والترهيب: وإسناد أحمد صالح، وقال أحمد شاكر في تعليقه على المسند (٢٥٦/١٦) إسناده صحيح، وحسنه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (٤٥٠).

ر ا بنت میں اپ در جات کی بلد کر کے ہیں؟ کی اللہ کا ایک کی بلد کر کے ہیں؟

ہونے کے باوجود بہت تھک جاتا ہے۔ • ای طرح سیّدنا ابو الدرداء فائنو کی روایت کردہ حدیث میں اعتکاف کی نضیات کے بیان میں وارد ہے کہ رسول الله طبیع این ارشاد فرمایا:

(( المسجد بيت كل تقي، وقد ضمن الله عزوجل لمن كان المسجد بيته الروح والرحمة والجواز على الصراط. )) •

'' مىجد ہرمتى ، پر بينر گار شخص كا گھر ہے ، اللّه عز وجل نے مىجد كو اپنا گھر بنانے والے شخص كو راحت و آرام ،خوشی ومسرت ،رحمت الٰہی اور بلِ صراط ہے گز رجانے كی ضانت دی ہے۔''

محترم قارئین کرام! آپ اس عظیم سنت ہے اپنے آپ کومحروم ندر کھیں بلکہ اس سنت پرخوب دلچیں کے ساتھ عمل پیرا ہوں بیسنت نفس کی طہارت و پاکیزگی اور اللہ عزوجل کی بارگاہ میں نفس کے مقام ومرتبہ کی بلندی ورفعت کا باعث بنتی ہے۔

آئمہ کرام کو چاہیے کہ لوگوں کو اس عظیم عمل اعتکاف کی ترغیب دیں اور اس پر اُبھاریں تا کہ وہ لیلۃ القدر کو بھی پاسکیس کیونکہ جس نے اس ایک رات میں ایمان کی حالت میں تو اب کی غرض سے قیام کیا تو اس کے سابقہ تمام گنا ہوں کو معاف کر دیا جائے گا۔

## اا\_لوگول كى ضروريات كو يورا كرنا:

جس شخص کا بیدارادہ ہو کہ جنت میں اس کا درجہ ایک ایسے عمل کی بدولت بلند کر دیا جائے جس کا اجر و ثواب جہاد فی سبیل اللہ کے اجر وثواب کے برابر ہوتو اسے چاہیے کہ وہ لوگوں کی ضروریات اور حاجات کو پورا کرنے کی غرض سے بھر پورمحنت اور کوشش کرے ، یا در ہے کہ بیمل تو اجر وثواب کے لحاظ سے کممل ایک ماہ کے اعتکاف سے بھی افضل ہے ، سابقہ سطور میں اس بات کا بیان گزر چکا ہے کہ اعتکاف کرنے والے شخص کا ثواب اللہ عزوجل کی راہ میں رباط کے ثواب کے برابر ہے۔

چنانچے سیّدنا عبدالله بن عمر فالیّنا سے روایت ہے کہ رسول الله منتَ اللّه الله عندالله الله الله الله الله الله

(( أحب الناس إلى الله أنفعهم، وأحب الاعمال إلى الله عزوجل سرور تدخله على مسلم، أو تكشف عنه كربة، أو تقضي عنه دينا،

من تعليق مصطفى محمد عمارة على الترغيب والترهيب (٢٨٤/١).

<sup>€</sup> رواه الطبراني (٦١٤٣)، والبزار وحسنه، وأبو نعيم في الحلية (١٧٦/٦)، وقال الألباني في صحيح الترغيب والترهيب: حسن لغيره (٣٣٠).

أو تطرد عنه جوعًا، ولأن أمشي مع أخي المسلم في حاجة أحب إلي من أن اعتكف في المسجد شهرا، ومن كف غضبه ستر الله عورته، ومن كظم غيظًا ولو شاء أن يمضيه أمضاه ملأ الله قلبه رضا يوم القيامة، ومن مشى مع أخيه المسلم في حاجته حتى يثبتها له أثبت الله تعالى قدمه يوم تزل الأقدام، وإن سوء الخلق ليفسد العمل كما يفسد الخل العسل.)) •

''انسانوں میں سے اللہ کو وہ انسان سب سے زیادہ محبوب ہے جو لوگوں کو سب سے زیادہ نفع پہنچائے ، تمام اعمال میں سے اللہ عزوج کی بارگاہ میں سب سے زیادہ محبوب عمل وہ خوثی اور مسرت ہے جس سے تو کسی مسلمان کو مالا مال کر د ہے ، بیاس سے کسی غم و پریشانی کو دُور کر د ہے ، میر سے نزد یک معبد میں ایک ماہ یاس کا قرض ادا کر د ہے ، بیاس کی جبوک کوختم کر د ہے ، میر سے نزد یک معبد میں ایک ماہ اعتکاف کرنے سے بیمل زیادہ پہندیدہ اور محبوب ہے کہ میں اپنے مسلمان بھائی کے ساتھ اس کی ضرورت و حاجت پوری کرنے کی غرض سے چلوں، جو شخص اپنے غصہ پر قابو پائے گا اللہ تعالیٰ اسکی پردہ پوثی فر مائے گا ، جو شخص غصہ کو جاری رکھنے کی قدرت کے باوجود پی جائے تو اللہ قیامت کے دن اس کے دل کو رضا کے ساتھ جلا یہاں تک کہ اس کو پائی جوت تک پہنچا دیا تو اللہ پوری کرنے کی غرض سے اس کے ساتھ جلا یہاں تک کہ اس کو پائی جوت تک پہنچا دیا تو اللہ تعالیٰ ایسے خص کے قد موں کو اس دن جما دے گا جس دن تمام (لوگوں کے ) قدم جوسل جا میں تعالیٰ ایسے خص کے قد موں کو اس دن جما دے گا جس دن تمام (لوگوں کے ) قدم جوسل جا میں گے اور بلا شبہ بُر ااخلاق عمل کو اس طرح تباہ کر دیتا ہے جیسا کہ سرکہ کو بتاہ کر دیتا ہے۔''

# ۱۲\_مجامدهٔ نفس:

جو تخف بیدارادہ رکھتا ہے کہ جنت میں اس کا درجہ ایسے عمل کی بدولت او نچا اور بلند ہو کہ جس عمل کا اجرو ثواب جہاد فی سبیل اللہ کے اجروثواب کے برابر ہے تو اسے چاہیے کہ اللہ کی اطاعت وفر ماں برداری میں اپنے نفس کو پوری طرح کاربندر کھنے جیسے عمل کو اپنے اوپر لازم کرلے بیرمجاہد ہ نفس انسان کے ففس پر اللہ کے دشمنوں سے جہاد کرنے کی نسبت زیادہ شدید اور سخت ہے، پھر اس عمل کا اجر و ثواب بھی یقینا سب سے عظیم

رواه الطبراني في الكبير (١٣٦٤٦)، وابن أبي الدنيا، وحسنه الألباني في صحيح الجامع (١٧٦).

ہے،لیکن اکثر لوگ اس سے بےعلم ہیں،جوشخص اس عمل کوسر انجام دے گا اللہ تعالیٰ جنت میں اس کو بلند

درجات پر فائز فرمائے گا۔ جیسا کہ سیّدنا ابو ذرغفاری ڈاٹنی نے بیان کیا ہے کہ رسول اللہ طبی ایک نے فرمایا:

(( أفضل الجهاد أن يجاهد الرجل نفسه وهواه . )) •

''فضل جہادیہ ہے کہ انسان ایے نفس اور اپنی خواہشات کے ساتھ جہاد کرے۔''

اورسيّدنا فضاله بن عبيد رخينيَّهُ نے فرمايا: رسول الله طينيَّولِمْ نے ارشاد فرمايا:

(( المجاهد من جاهد نفسه في الله . )) ٥

''مجاہدتو وہ ہے جواللہ کے لیے اپنفس سے جہاد کرے۔''

یہ بات تو بالکل واضح ہے کہ جو محض اپنے نفس کے ساتھ جہاد کرنے اور نفس کو اللہ عز وجل کا فریاں بردار بنانے کی طاقت نہیں رکھتا اس کے لیے اللہ کے دشمنوں سے جہاد کرنا ناممکن ہے۔ مجاہد ہ نفس کے لیے دو کاموں کا ہونا ضروری ہے اوامر پرعمل کرنا اور نواہی کو چھوڑ دینا، دوسر لفظوں میں اللہ عز وجل کا تقوی کا اختیار کرنا، عمل نمبر اللہ عز حت اس سے متعلق حدیث گزر چکی ہے جس کا مطالعہ مفید ہے۔

## الساب پرفتن دور میں سنت کومضبوطی سے تھام لینا:

جو شخص جہاد فی سبیل اللہ کے اجر و تواب کے برابر اجر و تواب والے عمل کی بدولت جنت میں اپنے درجات کی بلندی کو پسند کرتا ہے اسے چاہیے کہ اسلام کی اجنبیت اور فتوں کی کثرت کے زبانہ میں سنت (رسول اللہ مِشْنَا اللہ مِنْنَا مُنَا اللہ مِنْنَا مِنَانِ اللہ مِنْنَا مِنْنَا مِنْنَا مِنْنَا اللہ مِنْنَا اللہ مِنْنَا اللہ مِنْنَا اللہ مِنْنَا اللہ مِنْنَا مِنَا اللہ مِنْنَا مِنَانَا مِنْنَا مِنْنَا مِنْنَا مِنْنَا مِنْنَا مِنَانَا مِنْنَا مِنْنَا مِنْنَا مِنْنَا مِنْنَا مِنْنَا مِنْنَا مِنَانَا مِنْنَا مِنْنَا مِنْنَا مِنْنَا مِنَانِنَا مِنْنَا مِنَانَا مِنْنَا مِنَانَا مِنَانَا

(( إن من ورائكم زمان صبر للمتمسك فيه أجر خمسين شهيدا منكم.)) •

''بلاشبہتمہارے بعد صبر کا ایک دور آئے گا جس میں ( قر آن وحدیث پر) ثابت قدم رہنے والے شخص کے لیےتم میں سے بچاس شہداء کے برابراجروثواب ہوگا۔''

**<sup>1</sup>** رواه ابن النجار، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٩٥٠).

② رواه الإمام أحمد الفتح الرباني - (١٠/١٤)، والترمذي (١٦٢١)، وابن حبان، وصححه الألباني في صحيح الحامع (٦٦٧٩).

۱۵ رواه الطبراني ، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٢٢٣٤).



جس شخص کا بیرادہ ہے کہ جنت میں اس کا درجہ صرف ایک شہید کے اجر وثواب کے مطابق ہی نہیں بلکہ سیّدالشہد اء کے اجر وثواب کے مطابق بلند ہوتو اسے جا ہے کہ ظالم حکمران کے سامنے حق بات کہے۔جیسا کہ سیّدنا جابر بن عبداللّد رخالتَوْ نے بیان کیا ہے کہ بلاشبہرسول اللّہ طشے مَیْزِنْ نے ارشاد فرمایا:

(( سيد الشهداء حمزة بن عبد المطلب، ورجل قام إلى إمام جائر فأمره و نهاه، فقتله.)) •

''سیّدالشهد اء حمزه بن عبدالمطلب (فیانیمُنُ) ہیں اور وہ شخص ( بھی سیّدالشہد اء ہے) جو جابر حاکم کے سامنے کھڑا ہوا تو اس ( جابر حاکم ) نے اسے (غلط کام کا ) حکم دیا تو اس (شخص ) نے انکار کردیا نیتجیَّا اس (جابر حاکم ) نے اسے قبل کردیا۔''

<u>10- ایسے مصائب کہ جن کا شکار ہونے والے لوگ شہداء کے مراتب پر فائز ہوتے ہیں:</u>

سابقه سطور میں بلاءو آزمائش اور مصائب کی مختلف اقسام میں سے چودہ الی قسموں کا ذکر ہو چکا ہے اور اس بات کا بھی ذکر ہو چکا ہے کہ ان مصائب و آلام کا شکار ہونے والے لوگ جب ان پر صبر کریں گے تو اس صبر کے نتیجہ میں یہ لوگ شہداء کے مراتب ومنازل پر فائز ہوں گے اور ہم نے عمل نمبر ۵ کے تحت آزمائش پر صبر کرنے کے اجرو ثواب کا ذکر بھی کردیا ہے۔



#### سولهوان عمل

### كھانا كھلانا

سیّدنا معاذ بن جبل بن نیم نے فرمایا: ایک مرتبہ صبح کے وقت رسول اللہ طنے آیا فجر کی نماز کی ادائیگی کی غرض سے اتنی دیر سے ہمارے پاس تشریف لائے، قریب تھا کہ ہم سورج کی نکیہ کا نظارہ کر لیتے۔ آپ مشے آیا ہم جم سورج کی نکیہ کا نظارہ کر لیتے۔ آپ مشے آیا ہم جم سورج کی نکیہ کا نظارہ کر لیتے۔ آپ مشے آیا ہمادی جلدی جلدی جلدی جلدی تشریف لائے ، نماز کے لیے تکبیر کہی گئی ، رسول اللہ مشے آتا ہے نماز پڑھائی اور نماز میں تخفیف کی ، گھر جب آپ (مشے آتا ہے) نے سلام چھیراتو آپ (مشے آتا ہے) نے ہمیں مخاطب کرتے ہوئے بلند آواز سے فرمایا: جس طرح تم اپنی صفول میں بیٹھے ہوائی طرح رہو، پھر آپ (مشے آتا ہے) ہماری طرف متوجہ ہو کر فرمانے لگے:

🧔 رواه الحاكم (١٩٣/٣)، والديلمي، وحسنه الألباني في صحيح الجامع (٣٦٧٥).

ر ا پ جنت میں اپ در جات کو کیے بلند کر کئے ہیں؟ کی کھوٹی کے ان کی کھوٹی کے ان کی کھوٹی کے ان کھوٹی کی کھوٹی کی ان کھوٹی کے ان

(( أما إنى سأحدثكم ما حبسني عنكم الغداة: أنى قمت من الليل فتوضأت وصليت ما قدر لي فنعست في صلاتي فاستثقلت، فإذا أنا بربى تبارك وتعالى في أحسن صورة، فقال: يا محمد، قلت لبيك رب، قال: فيم يختصم الملأ الأعلى؟ قلت لا أدرى رب، قالها ثلاثا قال: فرأيته وضع كفه بين كتفي حتى وجدت برد أنامله بين ثديي، فتجلى لى كل شيء وعرفت. فقال يا محمد قلت لبيك رب، قال: فيم يختصم الملأ الأعلى؟ قلت: في الكفارات، قال: ما هن؟ قلت: مشى الأقدام إلى الجماعات (أي إلى المساجد) والجلوس في المساجد بعد الصلوات، وإسباغ الوضوء في المكروهات (أي إتمام الوضوء في شدة الحر أو البرد)، قال: ثم فيم؟ قلت: إطعام الطعام ولين الكلام والصلاة بالليل والناس نيام. قال سل، قلت: اللُّهم إني أسألك فعل الخيرات وترك المنكرات وحب المساكين وأن تغفر لي وترحمني، وإذا أردت فتنة في قوم فتوفني غير مفتون، أسالك حبك وحب من يحبك وحب عمل يقرب إلى حبك. قال رسول الله عليه إنها حق فادرسوها ثم تعلموها. )) •

'' میں ابھی تمہیں بتا تا ہوں کہ کس چیز نے صبح کے وقت مجھے تمہارے پاس آنے سے روکے رکھا: میں رات کو بیدار ہوا تو میں نے وضوکیا اور جس قدر مجھ میں ہمت اور طاقت ہوئی میں نے نماز پڑھی، پھر میں اپنی نماز کے دوران او بھٹے لگا اور نماز میں دشواری اور بوجھل پن محسوں کرنے لگا، پھر اچا تک کیا و کھتا ہوں کہ میں اپنے ربّ بتارک وتعالی، جو کہ بڑی حسین شکل وصورت میں ہے، کے سامنے تھا، تو اللہ تعالی نے فرمایا: اے محمد (سطنے ایک کیا نامے میرے رب میں حاضر ہوں، ارشاد فرمایا: مل اعلی (سب سے اوپر والے فرشتے) کس چیز کے متعلق جھگر رہے ہیں، عیں نے کہا: اے میرے رب! مجھے علم نہیں۔ یہی سوال اللہ تعالی نے تین مرتبہ رہے ہیں؟ میں نے کہا: اے میرے رب! مجھے علم نہیں۔ یہی سوال اللہ تعالی نے تین مرتبہ

 <sup>◘</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني (٢٢٣/١٧) و(٣٠/١٩) والترمذي واللفظ له (٣٢٣٣) و (٣٢٣٥) وقال : سألت محمد بن إسماعيل (يعني البخاري) عن هذا الحديث فقال هذا حديث حسن صحيح ١ هـ، وصححه الألـاني في صحيح الترمذي (٢٥٨٢)

ارشاد فرمایا۔ پھرآب (طفی مین ) نے فرمایا: میں نے دیکھا کہ الله عزوجل نے اینا ہاتھ میرے کندھوں کے درمیان رکھاحتی کہ میں اس (مبارک ہاتھ ) کی انگیوں کی ٹھنڈک کو اینے سینے میں محسوں کرنے لگا، تو میرے لیے ہر چیز نمایاں اور ظاہر ہوگئی اور میں پہچاننے لگا۔ (اللہ تعالیٰ نے ) کیمرارشاد فرمایا: اے محمد (ﷺ)! میں نے کہا: اے میرے رب! میں حاضر ہوں ۔ فرمایا: ملاً اعلیٰ کس چیز کے متعلق جھگڑا کر رہے ہیں؟ میں نے کہا: گناہوں کومٹادینے والے اعمال کے متعلق۔(اللہ تعالیٰ نے) فرمایا: وہ کہا ہیں؟ میں نے کہا: جماعات (لیعنی مساجد) کی طرف قدم اٹھانا، نمازوں کے بعد مساجد میں بیٹھ رہنا، مکروہات (بعنی گرمی اور سردی کی شدت) میں مکمل وضوكرنا\_فربايا: پهركس چيزيين (جھكررہے ہيں)؟ ميں نے كہا: كھانا كھلانے ،نرم تفتكوكرنے اور رات کو جب لوگ سوئے ہوئے ہوں اس وقت نماز بڑھنے (کے بارے میں جھگڑ رہے ہیں )۔ فرمایا: اب آب سوال کریں۔ میں نے کہا: اے اللہ! میں تجھ سے نیکیاں کرنے ، برائیوں کو چھوڑنے ،مساکین ہے محبت کرنے کا سوال کرتا ہوں اور پیہ کہ تو مجھے معاف فر مااور مجھے پر رحم فرما،اور جب توکسی قوم میں کسی فتنے (کونازل کرنے) کاارادہ کرلے تو مجھے آ زمائے بغیر ہی فوت کرلینا، میں تجھ سے تبری محت، تجھ سے محت کرنے والے کی محت اوراس ممل کی محت کا سوال کرنا ہوں جو (مجھے) تیری محبت کے قریب کردے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: بلاشیہ یہ حق ہے،اے توجہ ہے پڑھواور پھرلوگوں کواس کی تعلیم دو۔''

امام احمد (مراضمه) كى بيان كرده روايت ميس ہے كه (الله تعالى نے) فرمايا:

((وما الدرجات؟ قلت إطعام الطعام ولين الكلام والصلاة والناس نيام..... الحديث))

"درجات (کو بلند کرنے والے اعمال) کون سے ہیں؟ میں نے کہا: کھانا کھلا نا، نرم گفتگو کرنا اور جب لوگ سوئے ہوں تو نمازیر ھنا.....حدیث)"

ندکورہ بالا حدیث ہے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ مؤمن آ دمی تین اعمال: کھانا کھلانا، نرم گفتگواور رات کو قیام کی وجہ ہے جنت میں اپنے درجات کی بلندی کوممکن بناسکتا ہے۔

اکٹر سلف صالحین اللہ تعالیٰ کی محبت کے حصول کی خاطر مسکین، بیتیم اور قیدی کو کھانا کھلایا کرتے تھے، بلکہ بعض سلف صالحین تو بہت عمدہ اور بہترین کھانے پکاتے اور پھراپنے فقراء بھائیوں کو کھلایا کرتے تھے اور کہا کرتے

سے کہان کو یہ کھانے تناول کرنے کاعمو با موقعہ نہیں ماتا۔ ایک مرتبہ جناب رہے براللہ بن خثیم کا حلوا کھانے کو دل علیا، جب ان کے لیے حلوا تیار کیا گیا، تو انھوں نے فقراء کو بھی دعوت دی اور وہ سارا حلوا ان کو کھلا دیا، ان کے گھر والوں نے ان سے کہا: آپ نے ہمیں تھکا بھی دیا اور خود کچھ کھایا بھی نہیں! فرمانے لگے: میرے علاوہ اسے کھایا بھی نہیں! فرمانے لگے: میرے علاوہ اسے کھایا بھی کس نے ہے؟ مراد سے کہا: آپ نے ہمیں تھکا بھی دیا اور خود کچھ کھایا بھی نہیں! فرمانے لگے: میرے علاوہ اسے کھایا کھی کس نے ہے؟ مراد سے کہا: آپ نے ہمیں تھکا بھی ہیں کہا گران میں سے کس کے لیے کھانا تیار کیا گیا اور گھر والوں نے کھانے سلف صالحین میں ایسی مثالیں بھی ہیں کہا گران میں سے کس کے لیے کھانا تیار کیا گیا اور گھر والوں نے کسان کی تیاری میں بڑا تکلف کیا، انھوں نے وہ سارے کا سارا کھانا فقراء کی خدمت میں پیش کردیا، پھر جب گھر والوں نے ان سے کہا: آپ نے ہمیں تھکا دیا کیکن اس کھانے میں سے خود کھے بھی نہیں کھایا، تو جواب دیا: اگر میں اس کو کھالیتا تو وہ میرے پیٹ سے ہو کر بیت الخلاء میں ہوتا جبکہ میں نے فقراء کو کھلا کر اللہ کے ہاں ذخیرہ کروالیا ہے۔ ۵

غور کیجے کہ بیسلف صالحین درجات کے حصول کی خاطر کھانا کھلانے کے عمل میں کس طرح کوشش اور جدوجہد کیا کرتے تھے۔ جبکہ آج اکثر لوگ ایسے ہیں جو ولیمہ اور شادی کی دوسری تقریبات کے موقعہ پر کھانوں اور کھلوں کی بہت بڑی مقدار ضرورت سے زائد ہونے کی وجہ سے باہر کھینک کرضائع کردیتے ہیں اور فقراء و ماکین میں اس کھانے کوتقیم کرنے کی ہمت ہی نہیں کرپاتے۔ کھانا کھلانے کاعمل آ دمیوں کے ساتھ ہی خاص نہیں بلکہ بیتو اتناعام ہے کہ چو پایوں تک کو کھانا کھلانا چاہیے کیونکہ ہر تر و تازہ اور زم و نازک جگر میں صدقہ ہے۔ اگر ہم اپنے صدقات وغیرہ کا بہترین انتظام وانفرام کرنا چاہتے ہیں تو ہم اسلامی دنیا اور دنیا کے باقی ممالک میں مختلف اوقات میں وقوع پذیر ہونے والی قبط سالیوں اور دوسری آفات کی لپیٹ میں آنے والے ممالک میں مختلف اوقات میں وقوع پذیر ہونے والی قبط سالیوں اور دوسری آفات کی لپیٹ میں آنے والے ممالک میں مختلف اوقات میں وقوع پذیر ہونے والی قبط سالیوں کا مدر کرنے کا عذر اور بہانہ پیش کرتے ہیں جبکہ ہوارے بھوکے مسلمان بھائیوں تک کھانا پہنچانے اور ان کی مدد کرنے کا عذر اور بہانہ پیش کرتے ہیں جبکہ حقیقت میں وہ اہل اسلام کی غفلت اور مجبوری سے فائدہ اٹھاتے ہوئے ان ذرائع کا ناجائز استعال کرکے حقیقت میں وہ اہل اسلام کی غفلت اور مجبوری سے فائدہ اٹھاتے ہوئے ان ذرائع کا ناجائز استعال کرکے میں میں میں میں میں کو تو اس سے میں یہ بینے ہوں۔

☆......☆

ستارهواں عمل

رات كا قيام

جنت میں درجات کی بلندی کا باعث بننے والاستار هوال عمل رات کا قیام ہے، جس کی دلیل سابقہ سطور

● اختيار الأولى في شرح حليث اختصام الملأ الأعلى لابن رجب الحنبلي، تحقيق جاسم الفهيد الدوسري (ص: ٧٩) بتصرف.

ر (آپ بنت میں اپ درجات کو کیے بلند کر سے ہیں؟ کی حدیث ہے۔ (سولہویں عمل' کھانا کھلانا'' کے تحت فدکور پہلی حدیث۔)

بلا شبہ فرض نماز کے بعد افضل نماز رات کا قیام ہے جو کہ ہم سے پہلے کے نیک لوگوں کی عادت تھی اور

مرنے کے ) بعد (قبر ) میں ہمیں پیش آنے والے حالات اور واقعات میں وحشت کو دور کرنے کا سامان

ہے۔ چنا نچے سیّدنا ابوامامہ با بلی فی اللہ سول اللہ ملے اللہ السلے اللہ السلے فیانہ دأب الصالحین قبلکم وقربة إلى رب کم

ومکفرة للسیئات و منهاة عن الإثم . )) •

'' تم رات کے قیام کو اپنے اوپر لازم کرلو کیونکہ وہ تم سے پہلے کے نیک لوگوں کی عادت، تمہارے رب کی بارگاہ میں قرب کا ذریعہ، گنا ہوں کا کفارہ اور گناہ سے بچاؤ کا طریقہ ہے۔'' ہمارے سلف صالحین اور عہد قریب کے لوگ رات کی نماز میں کوتا ہی نہیں کیا کرتے تھے، جبکہ آج اکثر مسلمان نماز فخر میں بھی کوتا ہی کرتے ہیں، اور اس طرح کوتا ہی میں راتیں گزارتے ہیں۔

جناب طاؤوں بن کیبان رحمہ اللہ تعالیٰ سحری کے وقت ایک شخص سے ملاقات کے لیے گئے تو لوگوں نے کہاوہ تو سویا ہوائہیں دیکھا۔ ہو آج اکر مسلمانوں کو ماہِ رمضان کے آخری دی دنوں میں لیلۃ القدر کی حلائی میں قیام کرنے کے علاوہ رات کے قیام کا علم ہی نہیں، بعض لوگ تو ایسے ہیں جنھیں آپ دیکھیں گے کہ وہ ایسی مساجد کی تلاش میں ہوتے ہیں جن میں بہت معمولی سا جاگنا پڑے اور ایسے لوگ آدھی رات میں ہی نمازِ تہجد ادا کر کے نفشیلت والے وقت ، جو کہ رات کا آخری تہائی حصہ ہے، سے اپنے آپ کومحروم رکھتے ہیں اور اس نفشیلت والے وقت کو این میں کہانیوں کی مجلسوں میں گزار دیتے ہیں اور سے تہجھ بیٹھے ہیں کہ انھوں نے تو کو این والے وقت مجد میں کیا ہے، حالاں کہ ہر رات میں ایک گھڑی ایسی ہوتی ہے کہ اس میں کی جانے والی دعا رات کا قیام مسجد میں کیا ہے، حالاں کہ ہر رات میں ایک گھڑی ایسی ہوتی ہے کہ اس میں کی جانے والی دعا مقبول ہوتی ہے اور یہ گھڑی رات کے آخری پہر میں ہوتی ہے۔ جیسا کہ سیّدنا جابر بن عبداللہ وَنَا ﷺ نے بیان مقبول ہوتی ہے اور یہ گھڑی رات کے آخری پہر میں ہوتی ہے۔ جیسا کہ سیّدنا جابر بن عبداللہ وَنَا ہُمْ کُونُ مَا تَے ہوئے بنا:

(( إن في الليل لساعة لا يوافقها رجل مسلم يسأل الله خيرا من أمر

 <sup>◘</sup> رواه الترمذي (٣٥٤٩)، والحاكم (٣٠٨/١)، وابن خزيمة، وابن أبي الدنيا، وقال الألباني في صحيح الترغيب والترهيب حسن لغيره (٢٢٤).

<sup>2</sup> حلية الأولياء وطبقات الأصفياء لأبي نعيم (٦/٤).

الدنيا والآخرة إلا أعطاه إياه وذلك كل ليلة. )) •

'' بلاشبہ رات میں ایک گھڑی ایسی ہوتی ہے کہ اگر کوئی مسلمان شخص اسے پالے پھراس میں اللہ سے دنیا و آخرت کے معاملہ میں بھلائی کا سوال کرے تو اللہ اسے وہ چیز ضرور عطا کرتا ہے اور ایسا ہر رات ہوتا ہے۔''

اس طرح سيدنا ابو بريره وفائنة ن بيان كياكه بلاشبه رسول الله الشيكية في مايا:

(( ينزل ربنا تبارك وتعالى كل ليلة إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر، فيقول من يدعوني فاستجيب له؟ ومن يسألني فأعطيه؟ ومن يستغفرني فأغفرله؟. )) •

'' ہمارا رب تبارک وتعالی ہر رات جب رات کا آخری تہائی حصہ باقی ہوتا ہے، آسانِ دنیا پر نازل ہوتا ہے، آسانِ دنیا پر نازل ہوتا ہے، پھر فر ماتا ہے: کون ہے جو مجھ سے دعا کر بے تو میں اس کی دعا کو قبول کر لوں؟ کون ہے جو مجھ سے سوال کر بے تو میں اسے عطا کر ددں؟ اور کون ہے جو مجھ سے بخشش مائے تو میں اسے بخش دوں۔''

آ پنمازِعشاء کے بعد جونفل بھی پڑھیں گے وہ رات کے قیام میں شار ہوں گے، اگر آپ کی ہمت جواب دے جائے کہ آپ رات کواس وقت نماز پڑھ کیں جب لوگ سوئے ہوں تا کہ آپ اس عظیم ثواب کو حاصل کر حکیں، تو کم از کم رات کے شروع میں ہی دس آ بیات ضرور نماز کی حالت میں قیام میں پڑھ لیا کریں، تا کہ آپ غافلوں میں نہ کھے جا کمیں، جیسا کہ سیّدنا عبداللہ بن عمرو بن العاص وظافیا نے بیان فرمایا: رسول اللہ میشے میں اللہ میں کے ارشاد فرمایا:

(( من قام بعشر آیات لم یکتب من الغافلین، ومن قام بمائة آیة کتب من القانتین، ومن قام بمائة آیة کتب من القانتین، ومن قام بألف آیة کتب من المقنطرین.) • 
"جو فض قیام کی حالت میں دس رکعتیں بڑھ لے تو وہ غافلوں میں نہیں لکھا جا تا، اور جو قیام میں

**<sup>1</sup>** رواه الإمام أحمد المسند \_ (٣٣١/٣)، ومسلم (٧٥٧).

<sup>♦</sup> رواه الإمام البخاري (١١٤٥)، ومسلم واللفظ له (٧٥٨)، ومالك في الموطأ (٢١٤/١)، والترمذي (٣٤٩٨)،
وأبوداود (١٣١٥).

❸ رواه أبوداود (۱۳۹۸)، وابن خزيمة (۱۱٤٤)، وقال الألباني في صحيح الترغيب والترهيب: حسن صحيح (٦٣٩).



ایک سوآیات پڑھے تو وہ فرمانبردار واطاعت گزار بندوں میں لکھا جاتا ہے اور جوایک ہزار آیات قیام میں پڑھ لے تو وہ (اجروثواب کے )انبار پانے والوں میں لکھا جاتا ہے۔''

لہذا اگر آپ بلند ہمت کے مالک ہیں اور ڈھیروں اجر و تواب پانے والے لوگوں میں اپنا نام درج کروانا چاہتے ہیں تو رات کو قیام میں قر آ نِ مجید کے انتیبویں اور تیسویں پارے کی تلاوت کریں، کیونکہ ان دونوں پاروں کی نوسو بچانوے (۹۹۵) آیات بنتی ہیں اور جب ہم اس تعداد میں سورۃ الفاتحہ، جو کہ ہررکعت میں بار بار پڑھی جاتی ہے، کا بھی اضافہ کرلیس تو یہ ایک ہزار آیات سے بھی زیادہ آیات بنتی ہیں۔الحمدللہ

#### اٹھارواں عمل

# سلام كوعام كرنا

جنت میں درجات کی بلندی کا باعث بنے والا اٹھارواں عمل سلام کوعام کرنا ہے۔جیسا کہ سیّدنا معاذ بن جبل وَالنَّهُ کی مذکورہ بالا حدیث (عمل نمبر ۱۲ کھانا کھلانے کے تحت مذکور حدیث) سے ثابت ہوتا ہے۔ اسی طرح سیّدنا ابو مالک اشعری وَوَالنَّهُ نے بیان فر مایا کہ نبی کریم سِنْتَ اِلْهَا نے فر مایا:

(( إن في الجنة غرفا يرى ظاهرها من باطنها وباطنها من ظاهرها أعدها الله لمن أطعم الطعام وأفشى السلام وصلى بالليل والناس نيام.)) •

'' بلاشبہ جنت میں ایسے بالا خانے ہیں جن کے اندر سے باہر کا حصہ نظر آتا ہے اور باہر سے اندر کا حصہ نظر آتا ہے، اللہ تعالیٰ نے وہ بالا خانے ان لوگوں کے لیے تیار کر رکھے ہیں جو کھانا کھلاتے ہیں، سلام عام کرتے ہیں اور رات کو جبکہ لوگ سوئے ہوں وہ نماز پڑھتے ہیں۔''

بلاشبہ مسلمانوں کے درمیان الفت ومحبت اور بھائی چارے میں ممد و معاون ثابت ہونے والے توی ترین وسائل میں سے ایک وسلمسلام کوعام کرنا ہے، یہ ایک مسلمان کا دوسرے مسلمان پرحق ہے اگر چہ وہ ایک دوسرے کو پہچانتے بھی نہ ہوں۔ دورِ حاضر میں اکثر اسلامی معاشروں میں خصوصاً بڑے شہروں میں مسلمانوں کے درمیان سلام کرنے جیساعظیم عمل انحطاط پذیر ہو چکا ہے اور مصطفے بیٹ آئیڈ کی دی ہوئی خبر کہ سلام صرف

کتاب و سنت کی روشنی میں لکھی جانے والی اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مفت مرکز

 <sup>(</sup>واه الترمذي (۱۹۸٤)، وابن حبان، وقال الألباني في صحيح الترغيب والترهيب: صحيح لغيره (٦١٨).

اب بنت میں آپ درجات کو کیے بلد کر کتے ہیں؟ کے گھڑی ہے ۔ ہمارا پیطر زِعمل سنت نبوی کے خلاف ہے جس معرفت اور پہچان کی بنیاد پر ہوگا، کچ ٹابت ہونے لگی ہے ۔ ہمارا پیطر زِعمل سنت نبوی کے خلاف ہے جس میں ہمیں حکم دیا گیا ہے کہ ہم جے جانتے ہوں اسے بھی سلام کریں جے نہیں جانتے اسے بھی سلام کریں ۔ بعض لوگ تو ایسے بھی ہیں کہ جنھیں آپ سلام کریں تو وہ اجنبی بن کرآپ سے چہرہ پھیر لیس گے اور یہ ظاہر کریں گے کہ آپ کا ان کے ساتھ نہ تو کوئی تعلق ہے اور نہ ہی جان پہچان ہے۔ چنا نچ سیّدنا عبداللہ بن مسعود رئی گئی کی روایت کردہ حدیث سے ٹابت ہوئی کہ رسول اللہ مستخطر نے فرمایا:

(( إن من أشراط الساعة أن يسلم الرجل على الرجل لا يسلم عليه إلا للمعرفة . )) •

"بلاشبہ قیامت کی نشانیوں میں سے ایک نشانی یہ ہے کہ ایک شخص دوسر مے شخص کوسلام کرے گا اور اس کے سلام کرنے کی غرض اور بنیا دصرف جان پیچان ہوگی۔"

ایک دوسری روایت کے مطابق جے سیّدنا عبدالله بن مسعود رفی نفید نے ہی روایت کیا ہے رسول الله مستقطع نے نم رایا:

(( إن بين يدي الساعة تسليم الخاصة، وفشو التجارة حتى تعين المرأة زوجها على التجارة، وقطع الأرحام، وشهادة الزور، وكتمان شهادة الحق، وظهور القلم.)) •

'' بلاشبہ قیامت سے پہلے خاص لوگوں کوسلام کرنا، تجارت کا اتناعام ہونا کہ تجارت کے موقعہ پر ہی عورت اپنے خاوند کا تعین کر لے گی، قطع رحی، جھوٹی گواہی، حق گواہی کو چھپانا اور قلم کا ظہور عام ہوجائے گا۔''

مسلمانوں کے درمیان سلام کو عام کرنا جنت میں ان کے داخل ہونے کا ایک ذریعہ ہے، جیسا کہ سیّدنا ابو ہریرہ وہائیڈ نے بیان فر مایا کہ رسول اللہ مضاع کے ارشاد فر مایا:

(( والذي نفسي بيده، لا تدخلون الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوا، أولا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا

❶ رواه الإمام أحمد\_ الفتح الرباني- (٣٣٣/١٧)، وقال الساعاتي في الفتح الرباني: قال الهيثمي رواه كله أحمد والبزار بعضه ورجال أحمد والبزار رجال الصحيح ءهـ ، وقال أحمد شاكر إسناده صحيح (٣٣٣/٥).

<sup>◙</sup> رواه الإمام أحمد\_ الفتح الرباني- (٣٣٢/١٧)، وصححه الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة (٦٤٧).



السلام بينكم. )) •

" مجھے قتم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! تم جنت میں داخل نہیں ہو کتے حتی کہ مؤمن بن جاؤ، اور تم مؤمن نہیں بن کتے حتی کہ آپس میں محبت کرو، کیا میں شمیں ایساعمل نہ بتاؤں جسے تم سرانجام دوتو تم آپس میں محبت کرنے لگو گے؟ آپس میں سلام کو عام کرو۔"

اگر آپ جنت میں ایسے بلند و بالا اور عالی شان بالا خانوں کو حاصل کرنا جا ہتے ہیں کہ جن کا باہر والا حصہ اندر سے اور اندر والا حصہ باہر سے دیکھا جاسکے گاتو آپ کھانا کھلانے ،سلام عام کرنے اور رات کو جبکہ لوگ سوئے ہوں نماز کا اجتمام کریں۔

| ☆ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | <del>ر</del> ړ |  |
|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|--|--|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----------------|--|
| W | • | • | • | ٠ | • | ٠ | • | ٠ | ٠ | • | • | ٠ | • | ٠ | • | • | • | • | • |  |  | • | ٠ | ٠ | • | • | ٠ | • | • | • | • | • | • | • | • | • | W              |  |

#### انيسواں عمل

# نبى محمد طلطيطانيم پر درود بره هنا

جنت میں درجات کی بلندی کا باعث بنے والا انیسوال عمل اس امت کے نبی، اس امت کی شفاعت کرنے والے محمد ملطے آیاتی ، مقام محمود اور حوش کو تر پر فائز ہونے والے رسول صلی الله علبه و علی آله و صحبه و سلم پر کشرت سے درود و سلام پر هنا ہے۔ بلاشک و شبہ نبی محمد ملطے آیاتی پر درود پر هنا ایس سنوں میں سے ایک سنت ہے کہ جن میں کثرت کے ساتھ اہتمام کرنا مستحب ہے، جبکہ یہ افضل فرما نبرداریوں میں سے ایک افضل فرما نبرداری ہے، سب سے عظیم قربتوں میں سے ایک قربت ہے اور اس قتم کے اعمال گناہوں کا کفارہ بن جاتے ہیں، حنات میں اضافہ، درجات میں بلندی اور دعاؤں کی قبولیت کا باعث بنتے ہیں، اس قتم کے عظیم اعمال میں سے ایک عمل یہ چو اس اس اس میں بندی کی جو خص نبی میں میں میں اس قتم کے عظیم اعمال میں سے ایک عمل یہ چو وار دیتا ہے آگر وہ جنت میں داخل ہو گیا تب بھی وہ اس اج عظیم کو د کھے کر حسر سے کرے گا جو اس سے فوت ہو چکا ہوگا اور وہ اس سے وہ جنت میں داخل ہو گیا تب بھی وہ اس اج عظیم کو د کھے کر حسر سے کر رسول اللہ میں بیات کے اس کے اس کو تیت بیا کہ سیّدنا ابو ہریرہ فرائیڈ نے بیان فرمایا ہے کہ رسول اللہ میں بیات کے ارشاد فرمایا:

(( لا يجلس قوم مجلسًا لا يصلون فيه على رسول الله عِنه إلا كان

<sup>🛈</sup> رواه الإمام مسلم (٤٥)، وأبوداود (٩٣)ه)، والترمذي (٢٦٨٨).

آ پ بنت میں اپ در جات کو کیے بلد کر کئے ہیں؟ کی ایک کا کھی کا کہ کا کھی کا کہ کا کھی کا کھی کا کھی کا کھی کا ک

عليهم حسرة وإن دخلوا الجنة لما يرون من الثواب. )) •

'' جب بھی کوئی قوم کسی مجلس میں بیٹھتی ہے اور پھر وہ اس مجلس میں رسول اللہ مین آپڑنے پر درود نہیں پڑھتی تو ہے مل (درود نہ پڑھنا) ان کے لیے باعث حسرت ہوگا اگر چہ وہ جنت میں داخل بھی ہوجا ئیں کیونکہ وہ (اس عمل کے بہت ہے )اجروثواب کود مکھ کر (حسرت کا اظہار) کریں گے۔'' جہاں تک درود کے ذریعہ درجات کی بلندی کا تعلق ہے تو وہ خیر الانام (مینے ایکٹی کے کر ت سے درود

پڑھنے سے حاصل ہوگی، جبیبا کہ سیّدنا ابوطلحہ زائتیو نے بیان کیا کہرسول اللہ مِشْنَعَ عَلِم نے فرمایا:

(( أتاني آت من ربي عزوجل فقال: من صلى عليك من أمتك صلاة كتب الله له عشر حسنات، ومحا عنه عشر سيئات ورفع له عشر درجات، وردعليه مثلها. )) •

"میرے ربعز وجل کی طرف ہے ایک آنے والا میرے پاس آیا، وہ کہنے لگا: آپ (طبیعے آئی) کی امت میں سے جو شخص آپ (طبیعی آپ ایک مرتبہ درود پڑھے گا اللہ (عز وجل) اس کے لیے دس نیکیاں لکھ دے گا، اس کی دس خطائیں (گناہ) منادے گا، اس کے دس درجے بلند کردے گا، اور اس کے برابر (رحمتیں اور برکتیں) اس پرلوٹادیتا ہے۔"

لہذا اے میرے مسلمان بھائی! اللہ عزوجل کے ہاں آپ کے درجات کی بلندی کا باعث بننے والے اعمال میں سے ایک عمل نبی کریم ملطی آپ کے درود پڑھنا ہے، خاص طور پر جمعہ کے دن. کیونکہ رسول اللہ ملطی آپنے نے جمعہ کے روز کثرت سے درود پڑھنے کی ترغیب دی ہے اور آپ کا پڑھا ہوا درود آپ (ملطی آپنے آپنے) پر پیش کیا جاتا ہے۔

☆......☆

بىسوان عمل

# زبان کو پا کیزه کلام کا عادی بنانا

جنت میں در جات کی بلندی میں ممر ومعادن ثابت ہونے والے اعمال میں سے بیسوال عمل پا کیزہ بات

<sup>♣</sup> رواه الإمام أحمد (بلفظ ما قعد قوم)\_ الفتح الرباني \_ (١٦٦/١٩)، والترمذي (٣٣٨٠)، والنسائي في السنن الكبرى (١٠٢٤٢)، وابن حبان، والحاكم (٤٩٦/١)، وصححه شعيب الأرناؤط في تحريجه شرح السنة للبغوي (٢٧/٥)، ووافقه الألباني في صحيح الجامع (٧٦٢٤).

<sup>🗨</sup> رواه الإمام أحمد واللفظ له\_ الفتح الرباني - (٣٠٩/١٤) والنسائي (٢٩٤)، وصححه الألباني في صحيح الحامع(٧٥).

ر ا بنت من ا بن در بات کو کیے بلد کر کئے ہیں؟ کی انداز کئے ہیں؟ کی انداز کئے ہیں؟ کی کہا تھا گھیا گھیا گھیا گھ

" بلاشبہ بندہ اللہ کی رضا مندی کے لیے ایک بات زبان سے نکالتا ہے جے وہ کوئی اہمیت بھی نہیں دیتا مگراس کی وجہ سے اللہ اس کے درجے بلند کردیتا ہے، اور ایک بندہ کوئی ایسا کلمہ زبان سے نکالتا ہے جواللہ کی ناراضگی کا باعث ہوتا ہے جے وہ کوئی اہمیت بھی نہیں دیتا لیکن اس کی وجہ سے وہ جہنم میں چلا جاتا ہے۔''

ہم جو کلمہ بھی اپنی زبان سے نکالتے ہیں اچھا ہو یا برا، وہ درج کرلیا جاتا ہے اورراس کے متعلق ہمارا محاسبہ ہوگا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ مَا يَلُفِظُ مِنُ قَوُلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ (ق : ١٨)

'' وہ (انسان اپنے منہ ہے) جولفظ بھی نکالتا ہے (اس کو لکھنے کے لیے)اس کے پاس نگہبان تاریے۔''

جس طرح بعض کلمات کی ادائیگی انسان کے اسلام میں داخل ہونے کا سبب بن جاتی ہے اس طرح

<sup>🤀</sup> رواه البخاري واللفظ له (٦٤٧٨)، ومسلم (٢٩٨٨)، ومالك في الموطأ (٩٨٥/٢)، والترمذي (٢٣١٤).

<sup>🤣</sup> فتح الباري بشرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (١١/٢١٧) (- ٦٤٧٧) بتصرف.

رآب جنت میں اپ درجات کو کیے بلند کر تنے ہیں؟ کے جس کا کہا تھی۔ انسان بعض کلمات کی اور الطا کف کا استعمال انسان بعض کلمات کی اوا کیگی اسلام سے نگلنے کا باعث بن جاتی ہے، جیسا کہ بعض نکات اور الطا کف کا استعمال انسان کے لیے شرمندگی کا باعث ہوتا ہے اس میں اوامر دین، فرشتوں یا علاء وصلحاء کا غداق اڑانا اور ایسی گفتگو کرنا جو اعمال کی بربادی کا سبب بن جائے، داخل ہیں۔

کتنے کلمات ایسے ہیں جواپے استعال کرنے والے سے مطالبہ کرتے ہیں کہ ہمیں چھوڑ دے (استعال نہ کر)، اس لیے تو تھم ہے کہ جو شخص اللہ پر اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہے اسے چاہے کہ اچھی بات کرے یا پھر خاموش رہے۔ جناب شافعی جائیہ نے فر مایا: '' انسان کو چاہے کہ جس چیز کے متعلق وہ بات کرنا چاہتا ہے وہ اس بات کے متعلق اور اس کے انجام کے متعلق خوب غور وفکر کرے اگر اسے معلوم ہوجائے کہ اس میں بقینی طور پر خیر اور بھلائی ہے کہ جس سے نہ تو کسی قتم کا فساد ہر پا ہوگا اور نہ ہی (شریعت اسلامی کے) منع کردہ امور کا ارتکاب ہوگا، پھر تو وہ بات کر لے بصورت ویگر خاموش رہے۔ •

چنانچ جناب علقمه مزنی (رحمه الله تعالی) نے جب سیّدنا بلال بن حارث مزنی وَاللهُوَ کی روایت کرده حدیث کوسنا که رسول الله مِشْنِی آنے فرمایا:

فيض القدير للمناوي (٣٣١/٢).

② رواه الإمام أحمد واللفظ له\_ الفتح الرباني – (٩/١٩)، ومالك في الموطأ (٩٨٥/٢)، والبخاري (٩٤٧٨)، والترمذي (٢٤٧٨)، والترمذي (٢٣١٩)، والمحاكم (٥/١٤)، والبيهقي، وابن حباك.

روایت کردہ) حدیث نے درجات کو کیے بلند کر عتے ہیں؟ کے کہا گئے کا کہا گئے۔ کو علقمہ مراللہ فرمایا کرتے تھے: کتنی ہا تیں ایس ہیں جن کے کرنے سے مجھے بلال بن حارث زماللہ کا کہا گئے۔ (روایت کردہ) حدیث نے روک دیا ہے۔ • تو کیا آپ بھی ایس بات کہہ سکتے ہیں؟ اپنی زبان کو پا کیزہ بات کہنے کی عادت ڈالیے اور اینے ربعز وجل کی درج ذیل یکارکو قبول کر لیجے جس میں ارشاد فرمایا:

﴿ وَ قُلُ لِعِبَادِى يَقُولُوا الَّتِي هِيَ اَحُسَنُ إِنَّ الشَّيُطْنَ يَنُزَعُ بَيْنَهُمُ إِنَّ الشَّيُطْنَ كَانَ لِلْإِنْسَانِ عَدُوًّا مُّبِينًا ﴾ (الإسراء: ٥٣)

" اور میرے بندوں سے کہہ دیجیے کہ وہ بہت ہی اچھی بات منہ سے نکالا کریں کیونکہ شیطان آپس میں فساد ڈلوا تا ہے، بیٹک شیطان انسان کا کھلا رشمن ہے۔"

((اتقوا النار ولو بشق تمرة، فإن لم تجدوا فبكلمة طيبة.))

'' (جہنم کی) آگ سے نی جاؤاگر چہایک تھجور کے نکڑے (کوخرچ کرکے ہی ممکن ہو)، لیکن اگرتم (تھجور کا ایک نکڑا بھی صدقہ کرنے کے لیے) نہ پاسکوتو پھر پاکیزہ گفتگو کے ذریعہ ہی (اپنے آپ کوجہنم کی آگ ہے بچالو۔)''

☆......☆

#### اكيسوان عمل

# اللّٰد تعالیٰ کے ذکر میںمصروف رہنا

(( ألا أنبأكم بخير أعمالكم، وأزكاها عند مليككم، وأرفعها في درجاتكم، وخير لكم من إنفاق الذهب والورق وخير لكم من أن

<sup>1</sup> كتاب الزهد لابن أبي عاصم (١٥/١).

② رواه الإمام أحمد الفتح الرباني - (١٦٩/٢٤)، والبخاري (٦٠٢٣)، ومسلم واللفظ له (١٠١٦)، والنسائي (٢٠٥٢)، والنائي (٢٠٥٢)، والذارمي (٢٠٥٧).

ر ا ب بنت میں اپ در جات کو کیے بلند کر سکتے ہیں؟ کی کھی اند کر سکتے ہیں؟ کی کھی اند کر سکتے ہیں؟

تلقوا عدوكم فتضربوا أعناقهم ويضربوا أعناقكم؟ قالوا: بلى. قال: ذكر الله تعالى. )) •

الله عزوجل کا ذکر دلوں کی زندگی ہے، جس کو چھوڑنے کا کوئی شخص بھی کوئی عذر پیش نہیں کرسکتا۔ چنانچہ محمد قرظی مِللتٰہ نے فرمایا: اگر کسی کو ذکر چھوڑنے کی رخصت دی جاتی تو زکر یا عَلاِیلاً کورخصت دی جاتی۔ چنانچہ الله تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ الْيَتُكَ آلًا تُكَلِّمَ النَّاسَ ثَلْثَةَ آيَّامٍ إلَّا رَمْزًا وَاذْكُرُ رَّبَّكَ كَثِيُرًا ﴾

(آل عمران: ١٤)

" تیری نشانی یہ ہے کہ تو تین دن تک لوگوں ہے بات تک نہ کرسکے گا، صرف اشارے سے سمجھائے گا،تو اپنے رب کا ذکر کثرت ہے کراورضج وشام اس کی تنبیج بیان کرتا رہ۔"

اگر کسی کوتر کے ذکر کی رخصت دی جاتی تو اللہ کی راہ میں لڑنے والوں کو دی جاتی ، کیکن اللہ کا فر مان ہے:

﴿ يَالَيُهَا الَّذِينَ امَنُوا إِذَا لَقِيْتُمُ فِئَةً فَاتُبُتُوا وَ اذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا ﴾

(الانفال: ٥٤)

'' اے ایمان والو! جب تم کسی مخالف فوج ہے مقابلہ کروتو ٹابت قدم رہواور بکٹرت اللہ کو یاد کرو'' ، ﴾

❶ رواه الإمام أحمد الفتح الرباني - (١٩٨/١٤)، ومالك في الموطأ (٢١١/١)، والترمذي واللفظ له (٣٣٧٧)، وابن ماحة (٣٢٧٠)، والحاكم (٣٩٦/١)، والبيهقي، وصححه الأرناؤط في تخريجه جامع الأصول لابن الأثير (٩١٤/٥)، والألباني في صحيح الجامع (٢٦٢٩).

حلية الأولياء وطبقات الأصفياء لأبي نعيم (٢١٥/٣)

المن میں متعدد ایسے اذکار کا ذکر کیا جاتا ہے جواللہ تعالیٰ کے ہاں بندے کے درجات کو بلند کرتے ہیں۔
الے میں متعدد ایسے اذکار کا ذکر کیا جاتا ہے جواللہ تعالیٰ کے ہاں بندے کے درجات کو بلند کرتے ہیں۔
الے میں متعدد اللہ اللہ '' کہنا:

رسول الله طنط آنے و کر فرمایا ہے کہ صبح وشام دس مرتبہ ''لا المه الا الله'' کہا جائے تو اس کا بہت عظیم تو اب ہے اور الله تعالی ایک دن میں ریکلمہ کہنے والے کے دوسودر جات کو بلند کردیتا ہے، جبیبا کہ سیّدنا ابوایوب انصاری بڑائیو نے روایت کیا ہے کہ بلا شہرسول الله طنے آئیل نے فرمایا:

(( من قال حين يصبح لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد يحي ويميت وهو على كل شيء قدير، عشر مرات، كتب الله له بكل واحدة قالها عشر حسنات، وحط الله عنه بها عشر سيئات، ورفعه الله بها عشر درجات، وكن له كعشر رقاب، وكن له مسلحة من أول النهار إلى آخره، ولم يعمل يومئذ عملا يقهرهن، فإن قال حين يمسى فمثل ذلك.))

"جو خف صبح کے وقت دس مرتبہ بیکلمہ کے: (( لا إللهَ إلّا اللهُ وَحْدَهُ لا شَرِيْكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ يُحْيِ وَيُمِيْتُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءَ قَدِيْرٌ.)) تو الله تعالی اس المُملُكُ وَلَهُ الْحَمْدُ يُحْيِ وَيُمِيْتُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءَ قَدِيْرٌ.)) تو الله تعالی اس کے لیے ہرکلمہ کے بدلے جووہ کہتا ہے دس نیکیاں لکھ دیتا ہے، دس گناہ مٹادیتا ہے، دس درجات بلند کردیتا ہے، یکلمات اس کے لیے دس افراد کی مانند ہوجاتے ہیں جو کہ دن کے شروع سے لے کر دن کے آخر تک مسلح ہوکراس کے ساتھ رہتے ہیں اور اس دن وہ خص کوئی عمل بھی کرلے وہ (اجرو تواب کے لحاظ سے) ان کلمات پر غالب نہیں آ سکتا، اگر بیکلمات شام کے وقت کے تو (اس کی فضیلت وتا شیر بھی) اس طرح ہے۔"

یہ ہے وہ ہلیل (لا الدالا اللہ کہنا) جے رسول اللہ طنے آیا فی اور شام کے وقت پڑھا کرتے تھے۔ اور وہ ہلیل جے آپ طنے آپا ہر نماز کے بعد پڑھا کرتے تھے اس میں "یحی ویمیت "کے کلمات نہیں ہیں، اس پر ہمیں آگاہ رہنا جا ہے، آپ (طنے آیا ہے) جب سلام پھیرتے تو فرمایا کرتے:

❶ رواه الإمام أحمد واللفظ له \_ الفتح الرباني− (٢٢٤/١٤)، والبيهقي، والطبراني، وصححه الألباني في صحيح الجامع(٦٤١٨).



(( لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير . )) ايك مرتبه يكلمه يرضح اوراس ك بعد مريد بيردعا يرها كرتے تھے:

(( اَللّٰهُمَّ لَا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ وَلَا مُعْطِيَ لِمَا مَنَعْتَ وَلَا يَنْفَعُ ذَالْجَدِّ مِنْكَ الجَدُّ.))

''اے اللہ! جے تو عطا کرے اس ہے کوئی رو کنے والانہیں اور جس سے تو روک دے اسے کوئی عطا کرنے والانہیں ۔''

### اں پر مزیدیہ کلمات بھی پڑھا کرتے تھے:

(( لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ، وَلَا نَعْبُد إِلَّا إِيَّاهُ لَهُ النِّعْمَةُ وَلَهُ الْفَضْلُ وَلَهُ الثَّنَاءُ الْحَسَنُ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ وَلَوْ كَرِهَ الْفَضْلُ وَلَهُ الثَّنَاءُ الْحَسَنُ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ.)) • الْكَافِرُونَ.)) •

" نہیں ہے (گناہوں سے بچنے کی) طاقت اور نہ ہی (نیکیاں کرنے کی) قوت مگر اللہ (ہی کی مدد) کے ساتھ، ہم صرف اس کی عباوت کرتے ہیں، اس کی تمام تعمیں ہیں، اس کا فضل ہے اور اچھی تعریف بھی اس کی ہے، نہیں ہے کوئی اللہ مگر اللہ (ہم) اس (اللہ) کے لیے دین کو خالص کرنے والے ہیں، اگر چہ کافر براہی مانیں۔"

### ۲۔ بازار میں داخل ہونے کی وُعا:

(( من دخل السوق فقال: لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، يحي ويميت، وهو حي لا يموت، بيده الخير، وهو على كل شيء قدير، كتب الله له ألف ألف حسنة (أي مليون حسنة)، ومحا عنه ألف ألف سيئة، ورفع له ألف ألف درجة، وبنى

وواه الإمام مسلم (٥٩٣) و (٤٩٥) عن المغيرة بن شعبة والزبير بن العوام ﴿ اللهُ عَلَيْمُناً.

له بيتًا في الجنة . )) •

جو شخص بازار میں داخل ہوتے ہوئے پیکلمات پڑھے:

(( لَا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ يُحْيِ وَيُمِيْتُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ.)) وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ.))

''نہیں ہے کوئی الدُمگر اللہ ، وہ اکیلا ہے اس کا کوئی شریک نہیں ، اس کا ملک ہے اور اس کی تعریف ہے ، وہ زندہ کرتا اور مارتا ہے ، وہ ہمیشہ زندہ رہے گا اسے بھی موت نہیں آئے گی ، اس کے ہاتھ میں بھلائی ہے ، اور وہ ہرچیزیر قادر ہے۔''

الله اس کے لیے دس لا کھنیکیاں لکھ دیتا ہے، اس کے دس لا کھ گناہ مثادیتا ہے، اس کے دس لا کھ درجات بلند فرمادیتا ہے، اور اس کے لیے جنت میں ایک گھر بنادیتا ہے۔''

علامہ ابن حجر رماللہ کے قول کے مطابق ندکورہ بالا حدیث میں (اللہ عز وجل کے ہاں) درجات (کی بلندی) سے مرادمکن ہے بیمعنی ہوکہ اللہ عز وجل کے ہاں قدر ومنزلت کی بلندی نصیب ہوگی۔

اس دعا کے تواب کے حصول کی خاطر بعض سلف صالحین رحمہم اللہ بکی حرص تو اس حد تک پہنچ چکی تھی کہ وہ بازار کی طرف جایا کرتے تھے، جبکہ انھیں بازار میں داخل ہونے کی دعا پڑھنے کے علاوہ بازار میں کسی قتم کا کوئی کام اور ضرورت بھی نہ ہوتی تھی پھر ( دعا پڑھ کر ) وہ واپس بلٹ آتے تا کہ اس عظیم تو اب کو حاصل کرسکیں، جسیا کہ محمد بین واسع براللہ بنائی نہ بی کر اپنے بھائی سالم براللہ بنائی ہے ملا تو اسطہ سے اپنے دادا کی روایت کردہ حدیث سائی کہ نبی کر یم طبی تیز ارشاد فرمایا: میں مکہ میں پہنچ کر اپنے بھائی سائم براللہ بن کر یم طبی تیز نے ارشاد انھوں نے مجھے اپنے والد کے واسطہ سے اپنے دادا کی روایت کردہ حدیث سائی کہ نبی کر یم طبی تیز نے ارشاد فرمایا: "جو خص بازار میں داخل ہو ۔۔۔۔۔۔ "پھر انھوں نے بیان کیا: میں خراسان گیا تو مجھے تنیبہ براللہ بین مسلم سے ملاقات کا موقعہ ملا ، میں نے کہا: میں آپ کے پاس ایک تحفہ لے کر آیا ہوں، پھر میں نے ان کے سامنے اس حدیث کو بیان کیا۔ تو وہ اپنی جماعت اور اپنے ساتھیوں کے ساتھ سوار ہو کر بازار میں گئے وہاں جا کر کھڑے ہوئے ، بہ کلمات کے اور پھر واپس بلٹ آئے۔ پھر کو جوئے ، بہ کلمات کے اور پھر واپس بلٹ آئے۔ پھر کے باتھ سوار ہو کر بازار میں گئے وہاں جا کر کھڑے ہوئے ، بہ کلمات کے اور پھر واپس بلٹ آئے۔ پھر کے باتھ سوار ہوئے ، بہ کلمات کے اور پھر واپس بلٹ آئے۔ پھر کے باتھ سے کہ ہوئے ، بہ کلمات کے اور پھر واپس بلٹ آئے۔ پھر کے باتھ سور کے بہ کو باتھ کی باتھ کی کہ کمٹر کے ہوئے ، بہ کلمات کے اور پھر واپس بلٹ آئے۔

☆......☆

❶ رواه الإمام أحمد\_ الفتح الرباني- (٢٥٦/١٤)، والترمذي (٣٤٢٨)، والحاكم (٥٣٨/١) واللفظ له، والبيهقي، وحسنه الألباني في صحيح الحامع (٦٢٣١).

<sup>🗗</sup> سنن الدارمي (۲۲۹۲).



#### بائيسواں عمل

## والدین کے ساتھ نیکی کرنا

جنت میں درجات کی بلندی کا باعث بنے والا بائیسوال عمل والدین کے ساتھ نیکی کرنا ہے۔ والدین کے ساتھ نیکی کرنا ہے۔ والدین کے ساتھ نیکی کرنے کاعمل ایباعمل ہے کہ بیاولا دکے درجات کو بھی بلند کر دیتا ہے اگر چہاولا دورجہ میں اپنے والدین سے کم تر ہو، جیسا کہ سیّدنا ابن عباس والله بن بیان فرمایا: بلا شبہ الله تعالیٰ مؤمن آ دمی کی اولا دکو بھی اس (مؤمن) کے درجہ میں بلندی عطا فرمادے گا اگر چہاولا دعمل کے لیاظ سے اپنے والد سے پیچھے ہی ہو ایس (مؤمن) کی آئیس ان (اپنی ایہ انعام الله تعالیٰ اپنے مؤمن بندے پر اس لیے کرے گا) تا کہ اس (مؤمن) کی آئیس ان (اپنی اولاد) کے ساتھ شخٹری ہوجا کمیں، پھرانھوں (سیّدنا عبدالله بن عباس والیہ) نے الله تعالیٰ کے اس فرمان کی اولاد) کے ساتھ شخٹری ہوجا کمیں، پھرانھوں (سیّدنا عبدالله بن عباس والیہ)

﴿ وَالَّذِيْنَ امْنُوا وَاتَّبَعَتُهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيْمَانِ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَمَا أَلَتُنَهُمْ مِّنُ عَمَلِهِمْ مِّنُ الْمُنُوا وَاتَّبَعْتُهُمْ وَمَا أَلَتُنَهُمْ مِّنُ عَمَلِهِمْ مِّنُ الْمُورِ: ٢١)

'' اور جُولُوگ ایمان لائے اوران کی اولا دبھی ایمان کے ساتھ انہی کی راہ پر چلی تو ان کی اولا دکو بھی ہم (جنت میں ) ان کے ساتھ ملادیں گے اور ان کے مل (کے تواب) میں سے پچھ بھی کم نہ کریں گے، ہر شخص اپنے (اعمال کی) کمائی میں گرفتارہے۔''

اور انہی (سیّدنا عبداللہ بن عباس بڑا ہیں) کی روایت کردہ ایک دوسری روایت میں ہے آپ نے فرمایا: مؤمن آ دمی کی وہ اولا د جوابیان کی حالت میں فوت ہوگی، اگر ان کے آباء کی منازل ان کی منازل سے بلند ہوں گی، تو انھیں ان کے آباء کے ساتھ ملادیا جائے گا، جبکہ ان کے کیے ہوئے اعمال میں پچھ بھی کمی نہ کی جائے گی۔ ●

بلاشبہ ان فرامین میں تمام والدین کے نام دعوت ہے کہ وہ جنت میں اپنے اور اپنی اولا د کے درجات کی بلندی کی خاطر دینداری والی راہ کا انتخاب کر کے اس پر استقامت اختیار کریں، اور کیکن یہ بات بھی غور طلب ہے کہ کیا بیالی دعوت ہے کہ جس میں اولا د کے لیے نیک عمل میں کوتا ہی کرنے، نیکی کے کاموں سے پیچھے

<sup>1</sup> الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١٧/١٧).

<sup>2</sup> تفسير القرآن العظيم لابن كثير (٩/٦).

رہے اور اپنے آباء کے نیک اعمال پر تو کل کرنے کا بیان ہو؟ ہرگز نہیں، کیونکہ فدکورہ بالا آیت کریمہ اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ اگر اولاد نیک، صالح، مؤمن ہوگی اور اللہ کے فضل ورجت کے ساتھ جنت میں داخل ہو چکی ہوگی کی اس اولاد) کو اعلیٰ درجات پر فائز ہو چکی ہوگی کی اس اولاد) کو اعلیٰ درجات پر فائز فرمادے گا، یہ معنی ہرگز نہیں کہ اولاد نیک عمل میں کو تاہی کرتی پھرے۔ جس کس نے بھی ایسا کیا اللہ کا عذاب فرمادے گا، نیتجاً وہ ایک مدت تک جنت میں واضلے ہے محروم کرکے آگ کے عذاب میں مبتلا کردیا جائے گا، اللہ تعالیٰ ہم سب کو اپنی پناہ میں رکھے، ای لیے تو اللہ تعالیٰ نے آیت کے آخر میں فرمایا: ﴿ مُحَلُّ اَمُو مُی بِمَا کَسَبَ رَهِیْنُ ﴾ '' ہر شخص اپنا اعمال کی کمائی میں گرفتار ہے۔'' یعنی ہرانسان اپنا ممل کا خود ذمہ دار اور جوابدہ ہے۔ ای لیے بیٹے (اولاد) سے مطالبہ کیا گیا ہے کہ وہ اپنے واللہ ین کے نیک اعمال پر تو کل کرنے کی بوابدہ ہے۔ ای کے درجات کو بلند کروانے کی پوری جدوجہد اور کوشش و محنت کرے کیونکہ اس کا ٹمرہ بیٹی طور پر ای کی جانب بیٹ کررہے گا کہ اس (بیٹے) کا درجہ ان (والدین) کے ساتھ بلند کردیا جائے گا۔

## بیٹا اینے والدین کا درجہ کیسے بلند کرسکتا ہے؟

اگر والدین بقید حیات ہوں تو وہ اپنے بچے کی تعلیم وتربیت کے نتیجہ میں ایسی عمدہ خصلتوں کے مالک بن سکتے ہیں جو جنت میں بندے کے درجات کی بلندی کا باعث بن جاتی ہیں، الحمدللّٰداس کتاب میں ان عظیم خصلتوں میں سے اکثر کا ذکر کر دیا گیا ہے۔

اوراگر والدین اس د نیوی زندگی کو چھوڑ کراپنی روح اللہ کے سپر دکر چکے ہوں تو اولا دکٹر ت سے ان کے لیے استغفار کر کے اور کٹر ت سے دعا کرکے ان کے درجات کو بلند کرواسکتی ہے، جبیبا کہ سیّدنا ابو ہررہ زبالیّنۂ نے بیان کیا ہے کہ رسول اللہ مِشْنِ اَنْ نے ارشاد فرمایا:

(( إن الرجل لترفع درجته في الجنة فيقول أنى هذا؟ فيقال باستغفار ولدك لك . )) •

"بلاشبہ جب جنت میں کس شخص کا درجہ بلند کیا جاتا ہے تو وہ کہتا ہے یہ (درجہ بلند) کیے ہوگیا ہے؟ تواسے بتایا جاتا ہے کہ تیرے بیٹے کے تیرے تن میں استغفار کرنے کی بدولت (تیراییہ

◘ رواه الإمام أحمد (بلفظ إن الله ليرفع الدرجة) \_ الفتح الرباني - (٢٠٥/٩)، وابن ماجه واللفظ له (٣٦٦٠)
 والبيهقي، وصححه الألباني في صحيح الجامع (١٦١٧)



جناب امام بخاری وطفیہ نے (اپنی عظیم کتاب) الا دب المفرد میں ایک باب باندھ کراس کا نام ہی ہیہ رکھا ہے کہ''والدین کی وفات کے بعدان کے ساتھ نیکی کرنے کا بیان'' اوراس باب کے تحت سیّدنا ابو ہریرہ رخالفیٰ کی روایت کردہ حدیث کو بیان کیا ہے جس کے تحت فرمایا:

(( ترفع للميت بعد موته درجته فيقول أي رب أي شيء هذه؟ فيقال: ولدك استغفر لك . )) •

''انسان کے مرنے کے بعد جب اس کا درجہ بلند کیا جاتا ہے تو وہ کہتا ہے: اے میرے رب! یہ کیا چیز ہے؟ تو کہا جاتا ہے: یہ تیرے بیٹے کا تیرے حق میں کیا ہوا استغفار ہے۔''

ہروہ باپ جو چاہتا ہے کہ جنت میں اس کے درجات بلند ہوتے رہیں تو اسے اپنی اولاد کی تعلیم و تربیت اور اصلاح کی خاطر خوب محنت اور جدو جہد کرنی چاہے تا کہ وہ اولا داس کے مرنے کے بعد اس کے لیے استغفار اور دعا کیں کرتی رہے۔ اگر تیرا بیٹا نیک اور صالح ہوگا تو وہ تجھے اس وقت بھلائی اور نیکی کے ساتھ یاد کرے گا جبکہ تو اپنی قبر میں جاچکا ہوگا، اس لیے کہ وہ تیری نیکی کی بدولت ہی تو اللہ کی بارگاہ میں قرب یاد کرے گا جبکہ تو اپنی قبر میں جاچکا ہوگا، اس لیے کہ وہ تیری نیکی کی بدولت ہی تو اللہ کی بارگاہ میں قرب چاہتے ہوئے تیرے مرنے کے بعد استغفار کر رہا ہے، بصورتِ دیگر اگر تو نے اس کی تربیت میں کوتا ہی کی ہوگی تو غالب امکان یہی ہے کہ مجھے جنت میں اپنے درجات کی بلندی کی خاطر اس کی طرف سے کھی بھی استغفار دیکھنا تک نصیب نہ ہوگا، تو کیا آپ (اللہ نہ کرے) چاہتے ہیں کہ آپ کے ساتھ ایسا معالمہ پیش آئے؟



#### تيئيسواں عمل

# اللّه عز وجل کی خاطر محبت کرنا

ان تمام اعمال میں سے جو جنت میں مؤمن کے درجات کو بلند کرنے کا باعث بنتے ہیں سب سے افضل اور آسان ترین عمل اللہ عز وجل کی خاطر محبت کرنا ہے اور اس عمل کا تعلق دل کے اعمال سے ہے۔ بیمل اپنے

 <sup>●</sup> رواه البخاري في الأدب المفرد (٣٦) وصححه الألباني في صحيح الأدب المفرد (٢٧)
 کتاب و سنت كي روشني ميں لكهي جانے والي اردو اسلامي كتب كا سب سے بڑا مفت مركز

(آپ بنت بیں آپ در جات کو کیے بلند کر عتے ہیں؟ کے کہ وہ تمام لوگوں سے عموماً اور علاء کرام اور صالحین سے خصوصاً اپنانے والے کو صرف اس قدر زحمت دیتا ہے کہ وہ تمام لوگوں سے عموماً اور علاء کرام اور صالحین سے خصوصاً محبت کرے۔ جناب مصطفیٰ منتظ علیہ آنے بشارت دی ہے کہ ان کی ساری امت میں سے جوشخص بھی اللہ کے لیے کسی سے محبت کرے گا تو قیامت کے دن اس کا حشر بھی اس کے ساتھ ہوگا اور اسے اس کے درجہ پر بلندی بھی عطا کردی جائے گی۔

چنانچ سیّدنا عبدالله بن عمروبن عاص بنی اس روایت ہے کہ بلا شهدرسول الله مشیّع آین نے ارشادفر مایا:

(( من أحب رجلا لله فقال إنبي أحبك لله ، فدخلا جمیعا الحبنة فكان
الذي أحب أرفع منزلة من الآخر ، أُلحق بالذي أحب لله . )) •

('جو شخص كسى بھی شخص سے صرف الله كے ليے عجت كرتے ہوئے كہے: ميں صرف الله كى خاطر
تجھ سے عجت كرتا ہوں تو وہ دونوں اكٹھ ہى جنت ميں داخل ہوں گے، جس شخص نے زيادہ
عجبت كى ہوگى وہ مرتبہ اور مقام ميں بھى اى قدر اونچا ہوگا، پھر دوسر في خص كو بھى صرف الله كى

(رضاكى) خاطر عجت كرنے والے كے ساتھ طاديا جائے گا۔''

ندکورہ بالا حدیث مبارکہ میں اس بات کی ترغیب ہے کہ آپ جس شخص کے ساتھ بھی محبت کریں، صرف اللہ کی (رضا کی) خاطر اس سے محبت کریں، خصوصاً اس لیے بھی کہ رسول کریم سے بھیے ملا تو اس نے ہمیں اس پر ابھارا ہے، جیسا کہ سیّدنا مجاہد مرافعہ نے بیان فر مایا ہے: نبی سے بھیے نے اسحاب میں سے ایک شخص مجھے ملا تو اس نے میرے بیچھے سے میرے کندھے کو پکڑلیا پھر وہ کہنے لگا: میں تجھ سے محبت کرتا ہوں، بیمن کر اس (مجاہد رحمہ اللہ تعالیٰ) نے کہا: تجھ سے وہ اللہ محبت کرے جس کی خاطر تو مجھ سے محبت کرتا ہے، تو وہ شخص کہنے لگا: اگر رسول اللہ سے اللہ نے بیانہ فر مایا ہوتا کہ: (( إذا أحب الرجل الرجل فلیخبرہ أنه أحبه ، ))" جب کوئی شخص کی شخص سے محبت کرتا ہے۔" تو میں کتھے (اپنی محبت کے متعلق کی شخص کی نہ بتاتا۔ ۹

سیّدنا انس بن ما لک خانیّهٔ نے روایت کیا ہے کہ ایک شخص رسول اللّه طفیّعیّنیم کی خدمت میں حاضر ہو کر

 <sup>◘</sup> رواه الطبراني والبزار، وحسن إسناده الهيثمي في مجمع الزوائد (٢٧٩/١٠)، والمنذري في الترغيب والترهيب
 (١٧/٤)، ومحمد حسام بيضون في تخريجه كتاب المتحر الرابح في ثواب العمل الصالح للدمياطي (- ١٦٧٥).
 ◘ رواه البخاري في الأدب المفرد (٤٤٣)، وحسنه الألباني في صحيح الأدب المفرد (٤٢٢).

حرف کرنے لگا: اے اللہ کے رسول (طبیع آباد) قیامت کب ہوگی؟ آپ نے فرمایا: (( ما أعددت کوض کرنے لگا: اللہ اوراس کے رسول (طبیع آبانی) نیامت کب ہوگی؟ آپ نے فرمایا: (( ما أعددت کلساعة؟))" تو نے قیامت کے لیے کیا تیاری کی ہے؟ "اس نے عرض کیا: اللہ اوراس کے رسول (طبیع آبانی) کی محبت، آپ نے فرمایا: ((فإنك مع من أحببت))" بلاشہ تو اس کے ساتھ ہوگا جس کے ساتھ تو محبت کرتا ہے۔" سیّدنا انس (فرائیڈ) نے فرمایا: ہم اسلام (قبول کرنے) کے بعد نبی طبیع آبانی کے جس فرمان سے سے زیادہ خوش ہوئے وہ (آپ کا بمی فرمان تھا کہ) بلاشہ تو اس کے ساتھ ہوگا جس کے ساتھ تو محبت کرتا ہے، سیّدنا انس (فرائیڈ) نے فرمایا: میں اللہ، اس کے رسول (طبیع آبان)، ابو بکر اور عمر (فرائیڈ)) سے محبت کرتا ہوں، مجھے امید ہے کہ میں ان کے ساتھ ہوں گا، اگر چہ میں ان کے اعمال جیے عمل نہیں کرسکا۔ •

الله عزوجل کی خاطر محبت کرنا (تمام اعمال سے) ممتاز عمل ہے کیونکہ بیان اکثر اعمال میں سے ایک عمل ہے جواپنے اختیار کرنے والے شخص کے لیے نعمتوں والی جنت کے درجات پر بلندی کا باعث بنتے ہیں اور اہل جنت کو ان بلند و بالا درجات کے حامل افراد سے آگے بڑھنے کی رغبت دلاتے ہیں۔ چنانچے سیّدنا ابو سعید خدری دوایت ہے کہ بلاشیہ رسول الله مطبق ایک ارشاد فرمایا:

(( إن المتحابين في الله لترى غرفهم في الجنة كالكوكب الطالع الشرقي أو الغربي فيقال: من هؤلاء؟ فيقال هؤلاء المتحابون في الله عزوجل.)) •

''الله كى رضاكى خاطر محبت كرنے والے (لوگوں كو) آپ ان كے بالاخانوں (ميس) مشرقى يا مغربى جانب سے طلوع ہونے والے ستارے كى مانند ديكھيں گے، كہا جائے گا: يہكون لوگ ہيں؟ ارشاد ہوگا: يہ الله عز وجل كى رضاكى خاطر محبت كرنے والے لوگ ہيں۔''

ستیدنا ابوسعید خدری بڑائٹیئ کی روایت کردہ ندکورہ بالا حدیث پرغور کرنے والاشخص با آسانی سمجھ سکتا ہے کہ (اللّٰہ کی رضا کی خاطر) محبت کرنے والے تمام لوگوں کے محلات بلند و بالا مقام اور اعلیٰ مرتبوں پر ہوں گے اور اہل جنت ان محلات کو اور ان محلات کے باسیوں کو اس طرح دیکھیں گے جس طرح ہم میں سے کوئی شخص

<sup>🛈</sup> رواه البخاري (٦١٦٩)، ومسلم (٢٦٣٩) واللفظ له.

② رواه الإمام أحمد الفتح الرباني - (١٥٦/١٩) وقال الساعاتي في الفتح: لم أقف عليه لغير الإمام أحمد ورجاله ثقات. وقال الهيثمي في مجمع الزوائد، رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح (٢٢/١٠).

حرکے آپ بنت میں اپ درجات کو کیے بلند کر کتے ہیں؟ کے پہنا کہ کا بھی اختال ہے کہ بیہ سب (اللّٰہ کی رضا کی دور (آسان میں) کسی ستارے کو دیکھتا ہے اس سے اس بات کا بھی اختال ہے کہ بیہ سب (اللّٰہ کی رضا کی ضاطر) محبت کرنے والے لوگ آپس میں ایک ہی مقام ومرتبہ پراکٹھے ہوجا کمیں گے۔جیسا کہ سابقہ سطور میں مذکور سیّد ناعبداللّٰہ بڑائیڈ بن عمروبن عاص کی روایت کردہ حدیث میں وضاحت بھی موجود ہے۔

چنانچہ امام نووی دلٹنیے نے فر مایا: ان کے ایک ساتھ ہونے سے بیہ بات لازم نہیں آتی کہ ان سب کا مقام ومرتبه اور جزاء ہر لحاظ ہے ایک جیسی ہوگی۔ • جبکہ علامہ ابن حجر دماللہ نے فر مایا: معیت ہے مراد در جات میں برابری بالکل نہیں ہے۔ 🗗 بلاشیہ بیا حادیث مؤمنوں کوآپس میں ایک دوسرے سے محبت کرنے کی دعوت دیتی ہیں اور اس بات ہے بھی آگاہ کرتی ہیں کہ انسان کا حشر اس کے ساتھ ہوگا جس کے ساتھ وہ محبت کرتا ہوگا،لہٰذا وہ (مؤمن ومسلمان لوگ) اپنی محبت کا رخ مسلمانوں کو چیوڑ کر غیرمسلموں کی طرف مت پھیریں کیونکہ پھراس بات کا خطرہ موجود ہے کہان کا حشر ان غیرمسلموں کے ساتھ ہوگا۔ ہم بہت ہے لوگوں کود کیھتے اوران کے حالات کے متعلق بنتے رہتے ہیں کہ وہ کافر کھلاڑیوں، پہلوانوں اورادا کاروں ہے ایسی محت کرتے ہیں کہ پھران کی (ہرقتم کی) خبروں ہے بھی اتفاق کرنے لگتے ہیں اوران ( کفار ) ہے اپنے مسلمان بھائیوں ہے بھی زیادہ محبت کرتے ہیں جبکہ ان لوگوں کو یہ بھی معلوم ہے کہ جوشخص جس قوم کے ساتھ محبت کرے گا انہی کے ساتھ اس کا حشر ہوگا؛ کیا آپ کواس بات کی رغبت اور شوق ہے کہ قیامت کے روز اللہ عزوجل کے ہاں آپ کووہ مقام ومرتبہ نصیب ہو کہ آپ کے اس مقام ومرتبہ پرانبیاءاور شہداء بھی رشک کریں؟ اس عظیم مقام ومرتبہ کاحصول اس صورت میں ممکن ہے کہ آپ سی شخص ہے صرف اللہ کے لیے محبت کریں اور اس کے علاوہ آپ کی کوئی دوسری مصلحت نہ ہو، جیسا کہ سیّد ناعمر بن خطاب بنائند سے روایت ہے کدرسول الله طبیّع آنے ارشاد فرمایا:

(( إِن من عباد الله لأناسا ما هم بأنبياء ولا شهداء يغبطهم الأنبياء والشهداء يوم القيامة بمكانهم من الله تعالى قالوا: يا رسول الله تخبرنا من هم؟قال: هم قوم تحابوا بروح الله على غير أرحام بينهم ولا أموال يتعاطونها، فوالله إن وجوههم لنور، وإنهم على نور، لا يخافون إذا خاف الناس، ولا يحزنون إذا حزن الناس، وقرأ هذه الآية

شرح صحيح مسلم للنووي (١٦/١٦)

<sup>🛭</sup> فتح الباري بشرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (١٠/٥٧٣/٥) (- ٢١٦٨).

﴿ أَلآ إِنَّ أَوْلِيَآءَ اللّٰهِ لَا حَوْفُ عَلَيْهِمْ وَ لَا هُمْ يَحُونُونُ نَ ﴾ • (يونس: ٢٢)

"بلاشبالله کے بندوں میں ہے بہت ہے لوگ ایسے ہیں جو نہ تو انبیاء ہیں اور نہ ہی شہداء لیکن قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کے ہاں ان کو جو مقام و مرتبہ نصیب ہوگا اس پر انبیاء اور شہداء رشک کریں گے۔ "لوگوں نے عُوض کیا: اے اللہ کے رسول (مشیکی آپ ہمیں آگاہ فرماد یجے کہ وہ کون لوگ ہوں گے؟ آپ ہمیں آگاہ فرماد یجے کہ وہ داری ہوگی اور نہ ہی وہ آپس میں ایک دوسرے کو مال دیتے ہوں گے (کہ جس کا کوئی لا لیج ہو) وہ داری ہوگی اور نہ ہی وہ آپس میں ایک دوسرے کو مال دیتے ہوں گے (کہ جس کا کوئی لا لیج ہو) وہ داری ہوگی اور نہ ہی وہ آپس میں ایک دوسرے کو مال دیتے ہوں گے (کہ جس کا کوئی لا لیج ہو) وہ اللہ کی تشم کے لا چی وغیرہ کی بجائے) صرف اللہ کی رضا کی خاطر آپس میں محبت کرتے ہوں گے، تو اللہ کی تشم کے الیج وغیرہ کی بجائے) صرف اللہ کی رضا کی خاطر آپس میں محبت کرتے ہوں گے، تو اللہ کی تشم کے ان پر کی قتم کا تم نہ ہوگا اور جب لوگ ٹمگین ہوں گے ان پر کی قتم کا تم نہ ہوگا، پھر آپ نے بیا کہ آپ نیا تیک مرتبہ ہوگا کوئی نوف ہوگی کوف ہوگا اور نہ ہی وہ کوئی خوف ہوگا اور نہ ہی وہ کہ آپ بیا کہ آپ نیا شہو کے ان پر خود بھی تک ادنی مراتب ہی ہی کہ آپ اور اور میں اور اس کے لیے دعا کریں، اور اپنج اس پرخود بھی تکلیف محسوں کریں اور اس کے لیے دعا کریں، اور اپنج ہو گائی کے متعلق اپنے ذمل کو حسد اور کینہ وہ نفض ہے کہ آپ دل کو حسد اور کینہ وبغض سے پاک وصاف رکھیں اور محبت کے اعلیٰ مراتب میں سے ایک مرتبہ یہ بھی ہے کہ آپ دل کو حسد اور کینہ وبغض سے پاک وصاف رکھیں اور محبت کے اعلیٰ مراتب میں سے ایک مرتبہ یہ بھی ہے کہ آپ اسے نفس پر اس کو ترجی دیں۔

☆......☆

#### چوبیسواں عمل

# بیٹیوں کی تربیت کرنا اور ان کے ساتھ حسن سلوک کرنا

درجات کی بلندی کا باعث بننے والا چوبیسوال عمل بیٹیوں کی تربیت کرنا اور ان کے ساتھ حسن سلوک کرنا ہے۔ چنانچے سیّدنا انس بن مالک رہائی نئے نئے روایت کیا ہے کہ بلاشبہ رسول الله طلقے اَلَیْ نے ارشاد فر مایا:

((من عال جاریتین حتی تدر کا دخلت أنا و هو في الجنة کهاتین.)) • "جرشخص نے دوار کیوں کی بالغ ہونے تک کفالت کی تو میں اور وہ جنت میں ان دو (انگلیوں)

**١** رواه أبو داود (٣٥٢٧) ، وصححه الألباني في صحيح أبي داود (٣٠١٢) .

<sup>◄</sup> رواه الإمام مسلم (٢٦٣١)، والترمذي (١٩١٤)، والبخاري في الأدب المفرد واللفظ له (٨٩٤)، والحاكم
﴿ ١٩٦/٤).

### کی مانند (اکٹھے، ہی) داخل ہوں گے۔'' کی مانند (اکٹھے، ہی) داخل ہوں گے۔''

یعنی جس شخص نے دو چھوٹی بیٹیوں کی تربیت کی اوران کی تمام ضروریات مثلاً خرج اخراجات، لباس اور تربیت کا خوب خیال رکھا، یہاں تک کہ وہ دونوں لڑ کیاں بالغ ہو گئیں تو وہ جنت میں داخل ہوگا اور نبی ملطنا عَلَیْم درجہ کے قریب اعلیٰ درجہ بر فائز ہوگا۔

ندکورہ حدیث میں بیٹیوں کے حق کی ادائیگی کی تاکید ہے کیونکہ ان میں عموماً اپنی ضروریات پوری کرنے کے معاطع میں کمزوری پائی جاتی ہے اور اس حدیث میں جاہلیت کی ان عادات کا رد ہے کہ جن کی وجہ سے بیٹیوں کو ناپند کیا جاتا تھا اور طعن و ملامت کے ڈر سے انھیں زندہ درگور کردیا جاتا تھا، چنانچہ اسلام نے آ کر بیٹیوں کے ساتھ الفت و محبت کی ترغیب دی اور ان کی بہترین تربیت کرنے والے اور ان کے ساتھ اچھا سلوک بیٹیوں کے ساتھ الفت و محبت کی ترغیب دی اور ان کی بہترین تربیت کرنے والے اور ان کے ساتھ اچھا سلوک کرنے والے خص کے لیے ان کو جہنم کی آگ سے حجاب اور ستر قرار دیا۔

بلاشبه اکثر لوگوں کے نزدیک تربیت کامعنی و مفہوم صرف کھلانے ، پلانے اور لباس مہیا کرنے کی حد تک محدود ہے جبکہ عموماً ساری اولا دیے لیے اور خصوصاً بیٹیوں کے لیے سب سے عظیم تربیت آتھیں دین تعلیم دینا، اچھا اور عمدہ اخلاق سکھانا، دنیوی امور جوان کے لیے مفید ہوں ان سے آگاہ کرنا اور ان کا نکاح کرنا، جیسے عظیم امور پر مشتل ہے، اور اس تربیت میں بیہ بات بھی شامل ہے کہ اپنی بیٹیوں کو اس قدر آزاد نہ چھوڑا جائے کہ وہ مغربی ملابس واقد ارکے رسواکن اور خطرناک حملوں سے مرعوب ہوکر اپنی اقد ارکا اس طرح صفایا کر بیٹیوں کہ شرم و حیا اور وقارنام کی چیز دیکھنے کو بھی نہ ملے اور بیہ ہماری بیٹیاں معاشرے میں خود فقنہ میں پڑنے والی اور دومروں کو فقنے میں ڈالنے والی بن جائیں۔

دورِ جاہلیت میں بعض قبائل میں بیٹیوں کو زندہ ورگور کرنے جیسافتیج عمل مشہورتھا، تو ہمارے موجودہ دور
میں بھی ایک نے طرز سے بیٹیوں کو زندہ درگور کرنے کا یہ فتیج عمل جاری ہے، اور وہ اس طرح کہ بعض والدین
اپی بیٹیوں کا نکاح کرنے سے انکاری ہوتے ہیں خاص طور پر وہ لڑکیاں جو استاذ کے مرتبہ پر فائز ہوں ( بعنی
ملازمت بیشہ ہوں) تو ان کی کمائی پر قبضہ کرنے کی طمع اور لالچ میں ( والدین ان کا نکاح کرنے سے انکار
کردیتے ہیں) شاید کہ ان لوگوں کو معلوم نہیں کہ بیٹیوں کے ساتھ سب سے عظیم شفقت ورحمت میہ ہوئے اور
ان کے احساسات و جذبات کی رعایت و حمایت مہیا کی جائے اور انھیں نکاح کے فوائد سے مستفید ہونے اور
ماں بننے کاحق فراہم کیا جائے۔

اسلام ہر دور میں بیٹیوں کوظلم وستم اور زندہ درگور کرنے سے بچانے کی مکمل حرص رکھتا ہے، اگر جد اکثر کتاب و سنٹ کی روشنی میں لکھی جانے والی اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مفت مردو کو آپ بنت میں اپ در بات کو کیے بلد کر کتے ہیں؟ کو گائید کرتے اور انھیں مٹی میں زندہ وفن کردینے لوگ اپنے معاشرے کے طور اطوار سے مرعوب ہو کر بیٹیوں کو ناپند کرتے اور انھیں مٹی میں زندہ وفن کردینے میں ہی راحت محسوس کرتے ہیں، جب کہ انہی فتیجے اور خطرناک جرائم سے بچانے کی خاطر اسلام ہراس شخص کو عظیم ثواب کی پیش کش کرتا ہے جو اپنی بیٹیوں کے ساتھ رحمت وشفقت کا معاملہ کرے، ان پر اپنا مال خرچ کرے، ان کی ضروریات پوری کرے، انھیں اوب و آ داب سکھائے پھران کا نکاح کردے، جبیبا کرسیدنا جابر بن عبداللّٰہ بنا ہے کہ بلاشہ رسول الله سے کے ارشاوفر مایا:

((من کان له ثلاث بنات یؤویهن ویکفیهن ویرحمهن فقد و جبت له الجنة البتة)) فقال رجل من القوم و ثنتین یا رسول الله؟ قال: ((و ثنتین.)) • ('جس شخص کی تین بیٹیال ہول وہ ان کو اپ پاس تھرائے، ان کو دوسرول ہے بیاز کردے اور ان کے ساتھ رحمت و شفقت ہے پیش آئے تو اس کے لیے یقیناً جنت واجب ہوگئ ۔ لوگول میں سے ایک شخص نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول (شیخ ایج اُ) اور (جس شخص کی) دو بیٹیال (ہول، اس کے لیے کیا تکم ہے؟) آپ نے فرمایا: (جس کی) دو بیٹیال بھی (ہول اور وہ یکی معاملہ ان کے ساتھ بھی کرے تو اس کے لیے بھی جنت واجب ہے۔)''

اس طرح سیّدنا ابوسعید خدری و انتی نے روایت کیا ہے کہ بلا شبدرسول الله منت ایک نے فر مایا:

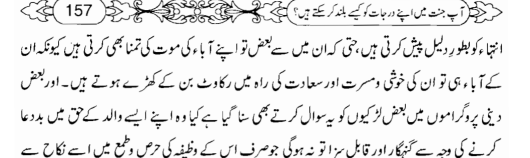
(( من عال ثلاث أخوات أو ثلاث بنات أو بنتان أو أختان فأدبهِن وزوجهن وأحسن إليهن فله الجنة . )) •

'' جو شخص تین بہنوں یا تین بیٹیوں، یا دو بیٹیوں یا دو بہنوں کی پرورش کرے، انھیں ادب آ داب سکھائے، ان کا نکاح کرے اور ان کے ساتھ حسن سلوک سے پیش آئے تو اس کے لیے جنت ہے۔''

بعض نو جوان لڑکیاں کسی قاضی و جج، یا کسی داعی و مبلغ یا امام مبحد کی خدمت میں اپنی شکایت پیش کرنے کی غرض سے ٹیلیفون کا ریسیوراٹھانے کی جرائت کر ہیٹھتی ہیں اور وہ اپنے اس فعل پر بغیر نکاح والی زندگی پرصبر کی

 <sup>(</sup>واه البخاري في الأدب المفرد واللفظ له (٧٨)، وحسنه الألباني في صحيح الأدب المفرد (٥٨).

② رواه الإمام أحمد الفتح الرباني - (٤٨/١٩)، وأبوداود واللفظ له (٥١٤٨)، والترمذي (١٩١٦)، والطبراني في الأوسط، والبزار، وحسنه السيوطي في الجامع الصغير (٨٨٤٧)، وقال المناوي في فيض القدير (١٧٨/٦): قال الحافظ العراقي رجاله موثوقون، وقال الألباني في صحيح الترغيب والترهيب صحيح لغيره (١٩٧٣).



بلاشبہ بیٹی کے نزدیک کوئی چیز بھی اس کے نکاح کے برابرنہیں ہوتی۔ للہٰذااس کے ساتھ رحمت وشفقت میں ہے کہ لڑکی کا باپ لڑکی کی مناسب ہمسر ورفیق حیات والی ضرورت کومحسوں کرتے ہوئے اسے قلعہ فراہم کرے اوراس طرح اس کی حفاظت کی ذمہ داری اداکرے۔

معزز ومکرم والدین! آپ آپ آپ کو مصطفیٰ مینی آپ کے درجہ کے قریب جنت میں اعلیٰ درجہ سے صرف اس کیے محروم نہ کر بیٹھیں کہ آپ اپنی بیٹیوں کو اس حق سے محروم رکھیں کہ جس کے حصول کی خاطر وہ شرم و حیاء کی وجہ سے نہ تو آپ کے سامنے اپنی اس اہم ضرورت کے متعلق اپنے دل کی بات کو ظاہر کرتی ہیں اور نہ ہی کھل کر اس کے متعلق بات کر علق ہیں۔

#### پچیسواں عمل

مح وم رکھے ہوئے ہے؟

# شرعى علم كاحصول

در جات کی بلندی کا باعث بننے والا بجیسوال عمل شرعی علم کا حصول ہے۔ جیسا کہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے

#### فرمایا:

﴿ يَااً يُهَا الَّذِيْنَ امْنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي الْمَجَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَحِ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ اللَّهُ الَّذِيْنَ امْنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِيْنَ أُوتُوا اللَّهُ اللَّهُ الَّذِيْنَ امْنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِيْنَ أُوتُوا اللَّهُ لَكُمْ وَإِذَا قِيلَ انْشُرُوا فَانْشُرُوا يَرُفَعِ اللَّهُ الَّذِيْنَ امْنُوا مِنْكُمُ وَالَّذِيْنَ الْوَتُوا اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْلَى الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعَلِمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعَلِمُ اللَّهُ الْمُعَلِمُ الْمُعُلِمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُعَلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

''اے ایمان والو! جب تم ہے کہا جائے کہ مجلسوں میں ذرا کشادگی کروتو تم جگہ کشادہ کردیا کرو، الله تصمیس کشادگی عطا فرمائے گا،اور جب کہا جائے کہ اٹھ کھڑے ہوجاؤ تو تم اٹھ کھڑے ہوجایا

کرو، الله تعالیٰ تم میں سے ان لوگوں کے، جوایمان لائے ہیں اور جوعلم دیئے گئے ہیں، درجات بلند کردے گا،اور جوتم کررہے ہواللہ تعالیٰ اس سے خوب خبر دارہے۔''

سيّدنا انس بن ما لك فالنَّهُ في مان كيا ب كم بلاشبدرسول الله السَّفَ اللّه في في الله عليه الله الله

(( من خرج في طلب العلم كان في سبيل الله حتى يرجع . )) • "جو فخص علم كى طلب ميں (اپنے گھر سے) لكا تو وہ (اپنے گھر) واپس بلٹنے تك الله كى راه ميں ہے۔ "

اسلام علم کے حصول اور اہل علم کو ملنے والے اعلیٰ مراتب کی طرف رغبت دلاتا ہے، اور اللہ عزوجل تو اسپنے معزز و مکرم فرشتوں کو مقرر فرمادیتا ہے کہ وہ طالب علم کی خاطر اپنے پروں کو بچھادیں کیونکہ اللہ عزوجل طالب علم کے اس عظیم عمل سے راضی ہوتا ہے، اس طرح اللہ عزوجل کی تمام مخلوقات عالم کے لیے استغفار کرنے اور دعا کرنے میں مصروف ہوتی ہیں، جبیبا کہ سیّدنا ابو الدر داء زِناتُنوَ نے بیان کیا ہے کہ بلا شہر سول اللہ عظیم آئے نے ارشاد فرمایا:

((من سلك طريقاً يطلب فيه علما سلك الله به طريقا من طرق الجنة، وإن الملائكة لتضع أجنحتها رضا لطالب العلم، وإن العالم ليستغفرله من في السماوات ومن في الأرض والحيتان في جوف الماء، وإن فضل العالم على العابد كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب، وإن العلماء ورثة الأنبياء، وإن الأنبياء لم يورثوا دينارا ولا درهما، ورثوا العلم، فمن أخذه أخذ بحظ وافر.)) و "جوف كي راه پر چلا كه جمل مين وه علم حاصل كرتا بوتوالله \_عزوجل \_ الى كل بدلے الى وجنت كي راهوں مين سے ايك راه پر چلاديتا ہے، اور بلا شبقر شتے طالب علم كي رضا كي خاطر اسين بر مجھاد ہے ہيں، اور بلا شبه عالم كے ليے آ عانوں اور زمين كي تمام مخلوقات حتى كي خاطر اسين بر مجھاد ہے ہيں، اور بلا شبه عالم كے ليے آ عانوں اور زمين كي تمام مخلوقات حتى

 <sup>◘</sup> رواه الترمذي (٢٦٤٧)، وقال الألباني في صحيح الترغيب والترهيب: حسن لغيره (٨٨).

<sup>﴿</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني - (١٤٩/١)، وأبوداود واللفظ له (٣٦٤١)، وابن ماجه (٢٢٣)، وابن حباك (٢٨٩/١)، والبيهقي في شعب الإيمان، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٢٩٩٧).

کہ پانی کے اندر محیلیاں بھی استغفار کرتی ہیں، اور یقیناً عابد پر عالم کی فضیلت ایسے ہی ہے جیسے تمام ستاروں پر چودھویں رات کے چاند کی فضیلت ہے، اور بلا شبہ علاء، انبیاء کے وارث ہیں، اور یقیناً انبیاء دینار اور درہم کے وارث نہیں بناتے بلکہ علم کا وارث بناتے ہیں، تو جس شخص نے اس (علم) کو حاصل کیا اس نے وافر حصہ حاصل کرلیا۔''

ہرمسلمان کو جا ہیے کہ وہ اپنے دینی امور کاعلم حاصل کرے، اور اپنی استطاعت کے مطابق علم شرقی حاصل کرے تا کہ وہ سپچے علماء کی فہرست میں شامل ہو سکے، ایبا نہ ہو کہ وہ دنیوی امور کوتو بہت جانتا ہولیکن آخرت کے امور سے جاہل و غافل ہو، اللہ عزوجل جس شخص کے ساتھ بھلائی کا ارادہ فر مالے، اسے دین میں سمجھ بوجھ عطافر ما دیتا ہے۔

علم کی ایک قتم تو ایسی ہے کہ اس کا حصول اکثر لوگوں پر فرض ہے جیسے نماز ، زکو ۃ اور روز ہے ہے متعلقہ امور کاعلم حاصل کرنا ، اور بعض علوم ایسے ہیں جوفرض کفاسہ ہیں کہ جن کواگر ایک شخص حاصل کرلے تو اس وطن و شہر کے تمام لوگوں ہے وہ فرض ساقط ہوجائے گا۔

اہل علم کی اکثر مجالس کہ جن سے نو جوان بے رغبت ہیں، بہت زیادہ بندوبست واہتمام سے منعقد کی جاتی ہیں، اور شاید کہ اس میدان میں کتب کی نشر واشاعت اور اسلامی کیسٹس کا بھی بہت بڑا کردار ہے، اس طرح اکثر دینی کتب کی ڈیز میں دستیاب ہوتی ہیں، بلکہ ان کی ڈیز میں سینکڑوں کتب کو خزانہ کرنے کا امکان ہوتا ہے، اس کے باوجود یہ بہت سستی قیمت میں اور بڑی آ سانی سے میسر ہوتی ہیں اور ان کا استعال بھی بہت آ سان ہوتا ہے بلکہ اکثر نو جوانوں کے پاس تو ایسے داخلی شعور اور خفیہ اشارات کی صلاحیت ہوتی ہے جن کی بنیاد پر وہ بڑی مقدار میں ایسی علمی اور دینی معلومات کا خزانہ اپنے پاس محفوظ کر سکتے ہیں جوانھیں علم کے حصول کی خاطر علماء کرام کے پاس اپناوقت گزار نے سے بے نیاز کر سکتی ہیں۔

وہ خض جوعلم کی طلب میں اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتے ہوئے جنت میں اپنے درجات بلند کرنا چاہتا ہے اس کے لیے بہت ضروری ہے کہ وہ تہذیبی ومعاشرتی ترتی اور اس تک چینچنے والی بے شار معلومات اور انقلابات زمانہ کے فتنہ میں پھیلنے کی بجائے اپنے آپ کو سنجا لے رکھے، بلکہ اس پر واجب ہے کہ علم کی طلب و تلاش کی سہولت کی خاطران تمام و سائل و ذرائع کو استعمال کرے، اور بید کہ اس عظیم اجر و ثواب کا شعور اور احساس کرے جو اللہ عزوجل طالب علم اور لوگوں کو نیکی کی تعلیم دینے والے شخص کو عطا فرمائے گا، جیسا کہ سیّد تا

ابوا مامہ با ہلی بڑائیو نے بیان کیا کہ بلا شبدرسول اللہ منتے قیم نے ارشاد فر مایا:

(( من غدا إلى المسجد لا يريد إلا أن يتعلم خيرًا أو يعلمه كان له كأجر حاج تامًا حجته. )) •

"جو خف مسجد کی طرف صرف بھلائی کی بات سکھنے یا سکھانے کی نیت سے گیا تو اس کے لیے اس حاجی کے اجروثواب کے برابر (اجروثواب) ہوگا جواپنا حج مکمل کر چکا ہو۔"

الله تعالیٰ آپ کوتو فیق عطا فر مائے آپ اہل علم کی مجالس کو تلاش کریں اور ان میں ہے کسی ایک کو اختیار کرلیس ، چنا نچے سیّدنا حذیفہ بن بمان رہائیؓ نے بیان کیا کہ بلاشبہرسول اللہ طشے میّنے نے ارشاد فر مایا:

((فضل العلم أحب إلى من فضل العبادة، وخير دينكم الورع.)) المنظم كي فضيلت مجمع عبادت كي فضيلت سے زياده محبوب اور پياري ہے اور تمہارے دين كي بہترين چيز تقوى و پر بيزگارى ہے۔''

سیّدنا معاذ بن جبل بن النیو کا قول ہے: علم عاصل کرو کیونکہ علم کا حصول اللہ تعالیٰ کی خشیت ہے، اس کی طلب عبادت ہے، اس کو یاد کرنا تہباد ہے، جس شخص کو علم نہ ہوا ہے علم سکھانا صدقہ ہے، اس علم کو اہل علم کے لیے خرج کرنا قربت ہے، کیونکہ بیطال وحرام کو بیان کرتا ہے، اور اہل جنت کا روثن مینار ہے، تنہائی و وحشت میں مخلص دوست ہے، پردلیس میں ساتھی ہے، خلوت میں با تیں کرنے والا ہے، خوشحالی و تنگدتی کے موقعہ پر رہنما ہے، دشمن کے مقابلے کے لیے اسلحہ ہے، بلند مرتبہ لوگوں کے پاس حکومت و اقتدار کی حیثیت رکھتا ہے، اللہ تعالیٰ اس کی بدولت بہت ہی قو موں کو بلندی عطا فرما تا ہے اور انھیں خیر و بھلائی میں قائد وامام بناویتا ہے، اللہ تعالیٰ اس کی بدولت بہت ہی قو موں کو بلندی عطا فرما تا ہے اور انھیں خیر و بھلائی میں وائے کہ ان کی ماتھ ان کی راہوں کی تلاش میں رہتے ہیں، اور اپنے پروں کے ساتھ ان کی راہوں کی تلاش میں رہتے ہیں، اور اپنے پروں کے ساتھ ان کی نشانات قدم کو مناتے ہیں، ہر خشک و تر چیز ان کے لیے استعفاد کرتی ہے، حتی کہ سمندر میں محجلیاں اور اسی طرح بنگلی درند ہے اور جنگلی جانور بھی (ان کے لیے دعائیں واستغفاد کرتے ہیں)، کیونکہ جہالت کی نسبت علم دلوں کی زندگی ہے، اندھروں میں آئکھوں کا چراغ ہے، انسان علم کی بدولت بہترین اور عمدہ لوگوں کی منزلوں پر کی زندگی ہے، اندھروں میں آئکھوں کا چراغ ہے، انسان علم کی بدولت بہترین اور عمدہ لوگوں کی منزلوں پر

 <sup>(</sup>٥١) الطبراني في الكبير، وقال الألباني في صحيح الترغيب والترهيب: حسن صحيح (٨٦).

<sup>🗨</sup> رواه البزار، والطبراني في الأوسط، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٢١٤).



فائز ہوتا ہے، دنیا و آخرت میں بلند و بالا درجات حاصل کرتا ہے، علم میں غور وفکر کرنا روز ہے کے برابر ہے، اس کا مطالعہ رات کے قیام کے مترادف ہے، اس کی بدولت صلہ رحمی ممکن ہے، حلال وحرام کو پہچانا جاسکتا ہے، عمل کرنے والوں کا امام ہے، کیونکہ عمل اس کے تابع ہے، خوش نصیب لوگ اس کی تلقین کرتے ہیں اور برقسمت لوگ اس ہے محروم رہتے ہیں۔ •

#### چهبیسواں عمل

## برائی ہے منع کرنا

بندے کو بلند و بالا درجات پر بلکہ السابقون الا ولون کے درجات پر فائز کرنے والے اعمال جلیلہ میں سے ایک عمل نیکی کا تھم دینا اور برائی ہے منع کرنا ہے، کیونکہ جناب عبدالرحمٰن الحضر می رحمہ اللہ تعالی نے بیان فرمایا: مجھے اس شخص نے خبر دی ہے جس نے نبی مشئیلی نم کوفر ماتے ہوئے سنا:

((إن من أمتي قوما يعطون مثل أجور أولهم، ينكرون المنكر.)) • " بلاشبه ميرى أمت مين على العضالوك السيمول على الشهميرى أمت مين على العضالوك السيم الله المراجر وياجائكا، (اس ليح كه) وه برائى منع كرتے مول عكه."

اس اُمت پراللہ تعالیٰ کا یہ فضل ہے کہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے ہراس شخص کو جو برائیوں سے منع کرنے جیسے عظیم کام میں شرکت کرے اور وعظ وتبلیغ کے ذریعہ جاہلوں اور فسادی لوگوں سے جہاد کرے، اپنے رسول سے عظیم کام میں شرکت کرے اور وعظ وتبلیغ کے ذریعہ جاہلوں اور فسادی لوگوں سے جہاد کرے، اپنے رسول سے سے السابقون الاقالون کے اجر وثواب کے برابراجرعظیم کی پیش کش فرمائی ہے، چنانچہ شخ احمد البنا برائشہ نے اس حدیث کی شرح میں فرمایا: یعنی اللہ تعالیٰ ان (بعد والے لوگوں) کے زمانہ کے بعد میں ہونے کے باجود پہلے زمانے کے ان لوگوں کے اجر وثواب کے برابراجر وثواب عطا کرے گا، جضوں نے ابتدا میں اسلام کی مدد کی اور اس کی بنیادوں کو مضبوط کیا۔

رواه أبو نعيم في حلية الأولياء وطبقات الأصفياء (٢٣٩/١).

**②** رواه الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (١٧٢/١٩)، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة (١٧٠٠).

❸ الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد مع مختصر شرحه بلوغ الأماني من أسرار الفتح الرباني لأحمد البنا الملقب بالساعاتي (١٧٢/١٩).

الله عزوجل ان سابقون اوّلون کو جواجر عظیم عطا فرمائے گا اس میں سے بچھاجر و تُواب کی پیچان اور تعارف کی خاطر ہم سیّدنا خالد بن ولید فالٹین ہے جو کہ س آٹھ ہجری میں مسلمان ہوئے ۔ اور سیّدنا عبد الرحمٰن بن عوف و فالٹین ۔ جو کہ سیّدنا ابو برصدیق والٹین کے ہاتھ پرمسلمان ہوگئے عبدالرحمٰن بن عوف و فالٹین سے ہیں ۔ جو کہ دعوت کی ابتداء میں ہی سیّدنا ابو برصدیق والٹین کے ہاتھ پرمسلمان ہوگئے اور سابقون اوّلون میں سے ہیں ۔ کے درمیان ہونے والی چپقاش کا ماحسل جے سیّدنا ابو سعید خدری والٹین نے بیان کیا ہے، پڑھتے ہیں، چنانچہ سیّدنا ابو سعید خدری والٹین نے فرمایا: خالد والٹین بن ولید اور عبدالرحمٰن والٹین بن عوف کو برا بھلا کہہ دیا ۔ یہ بن عوف کو برا بھلا کہہ دیا ۔ یہ بن عوف کو برا بھلا کہہ دیا ۔ یہ بن عوف کو برا بھلا کہہ دیا ۔ یہ بن عوف کو برا بھلا کہہ دیا ۔ یہ بن عوف کو برا بھلا کہہ دیا ۔ یہ بات من کر رسول الله مطابقہ والیا تو خالد (والٹین ) نے سیّدنا عبدالرحمٰن والٹین بن عوف کو برا بھلا کہہ دیا ۔ یہ بات من کر رسول الله مطابقہ والیا تو خالد (والٹین )

(( لا تسبوا أحداً من أصحابي، فإن أحدكم لو أنفق مثل أُحد ذهبًا ما أدرك مد أحدهم ولا نصيفه.)) •

'' میرے صحابہ میں سے کسی کو برا بھلامت کہو،تم میں سے کوئی شخص اگر اُحد پہاڑ کے برابرسونا بھی خرچ کرے تب بھی ان میں سے کسی ایک کے ایک مدیا نصف مد (کے ثواب) کو بھی نہیں پاسکتا۔''

یعنی اگر بعد میں اسلام قبول کرنے والا میرا صحابی اللہ عزوجل کی رضا کی خاطر اُحد بہاڑ کے برابر سونا خرچ کرے تو وہ پہلے اسلام قبول کرنے والے میرے صحابی کے ایک مدے ثواب کے برابر بلکہ نصف مد کے ثواب کے برابر بھی ثواب حاصل نہیں کرسکتا۔ اور میاللہ عزوجل کے اس قول کا مصداق ہے:

﴿ وَمَا لَكُمُ أَ لَا تُنْفِقُوا فِي سَبِيُلِ اللَّهِ وَلِلَّهِ مِيرَاكُ السَّمْوٰتِ وَالْأَرْضِ لاَ يَسْتَوِيُ مِنْكُمُ مَنُ أَنْفَقَ مِنُ قَبُلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ اُولَنِكَ أَعُظُمُ دَرَجَةً مِّنَ الَّذِيْنَ أَنْفَقُوا مِنُ بَعُدُ وَقَاتَلُوا وَكُلَّا وَعَدَ اللَّهُ الْحُسُنِى وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرٌ ﴾

(الحديد: ١٠)

'' شخصیں کیا ہوگیا ہے جوتم اللہ کی راہ میں خرچ نہیں کرتے؟ دراصل آسانوں اور زمینوں کی میراث کا مالک صرف اللہ ہی ہے، تم میں سے جن لوگوں نے فتح سے پہلے فی سبیل اللہ خرچ کیا

 <sup>◘</sup> رواه الإمام أحمد\_ الفتح الرباني- (١٦٩/٢٢)، والبخاري (٣٦٧٣) ، ومسلم واللفظ له (٢٥٤١)، والترمذي
 (٢٦٨٦)، وأبوداود (٤٦٥٨).

﴿ اَ بِ بنت بن ا بِ در جات كو كيم بلند كر يحت بن ؟ ﴿ (163 )

اور جہاد کیا ہے وہ دوسروں کے برابرنہیں، بلکہ یہلوگ بہت بڑے درجے کے ہیں ان لوگوں سے جنھوں نے فتح کے بعد خرج کیا اور جہاد کیا ہے، ہاں بھلائی کا وعدہ تو اللہ تعالیٰ کا ان سب سے ہے جو کچھتم کررہے ہواللہ تعالیٰ اس ہے خبر دارہے۔'' • •

بلاشبہ نیکی کا حکم دینا اور برائی ہے منع کرنا دین کی بقاء کے لیے اساس اور اللہ تعالیٰ کے غصے و عذا ب سے بچاؤ کے لیے محفوظ ومشحکم زرہ ہے۔جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهُلِكَ الْقُرْى بِظُلُمٍ وَّ أَهُلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ (هود: ١١٧) "آپ كارب ايمانېيس كەسى كۇللم سے ہلاك كرد، جبكه وہاں رہنے والے لوگ اصلاح كرنے والے ہوں۔"

علامه مناوی براللہ نے علامه ابن العربی براللہ سے نقل کر کے ذکر فرمایا: نیکی کا حکم دینا اور برائی سے منع کرنا دین میں اصل اور بنیادی کام ہے، مسلمانوں کے ستونوں میں سے ایک ستون ہے، اللہ ربّ العالمین کی خلافت و نیابت ہے، انبیاء کی بعثت کا سب سے بڑا مقصود اور فائدہ ہے، اور قدرت و استطاعت اور امن کی شرط کو طوظ رکھتے ہوئے تمام لوگوں پر جا ہے وہ اسکیلے اسکیلے یا دو دومل کر کریں، فرض ہے۔ اور استعالی میں منابع کے ایک کے ایک کا میں منابع کا سے بوائد کا کہ کا کہ کا میں منابع کی کا میں منابع کا میں منابع کا میں میں منابع کی کا میں میں منابع کی کا کرکے ہیں، فرض ہے۔ ایک کا کا کہ کا کہ کیا ہے کہ کا کیا کہ کا کہ کر کے کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کہ کا کہ کا کہ کا کہ کی کہ کا کہ کہ کا کہ کیا کہ کا کہ کر کہ کا کا کہ کو کا کہ کر کی کرنے کیا کہ کا کہ کر کی کر کے کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کرنے کا کہ کا

دشمنانِ اسلام کی مزاحت و مقابله اور انھیں اللہ عزوجل کے دین کی طرف دعوت دینے کے لیے جہاں جہاد فی سبیل اللہ مسلم مما لک سے باہر ایک میدان ہے، وہیں مسلم مما لک کے اندر نیکی کا تھم دینا اور برائی سے منع کرنا ایک دوسرا میدان ہے جس پر اہل اسلام میں سے صرف وہی شخص عمل کرسکتا ہے، جو ایمان وعلم کے اسلحہ سے لیس ہوکر فساد واہل فساد کا مقابلہ کرنے اور انھیں احسن انداز سے نصیحت کر کے رشد و ہدایت کی طرف واپس پلٹانے اور لوٹانے کی ہمت وطاقت رکھتا ہو۔

بلاشبہ گناہوں اور نافر مانیوں کے مسلم معاشروں میں پھیلنے اور مسلمانوں کی ان گناہوں و نافر مانیوں کے ساتھ الفت و محبت کے اکثر اسباب میں سے بعض اسباب سے ہیں کہ لوگ اپنے دین کی تعلیم سے ناواقف ہیں، پھراس پر مزید سے کہوہ نیکی کا حکم دینے اور برائی سے منع کرنے جیسے عظیم فریضہ کو چھوڑ ہے بیپے ہیں اس سے بھی بڑھ کر سے کہ وہ سمجھتے ہیں کہ میصرف علماء کا فرض ہے۔ جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ برائیاں بہت زیادہ ہوگئیں، شرعام بڑھ کر سے کہ وہ سمجھتے ہیں کہ یہ صرف علماء کا فرض ہے۔ جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ برائیاں بہت زیادہ ہوگئیں، شرعام

الجامع لأحكام القرآن ١٨٢/٤.

<sup>🔂</sup> فيض القدير للمناوي (٥٢٢/٥).

حرف الب بنت میں اپ در جات کو کیے بلد کر تھے ہیں؟ کے جو معلوم نہیں کہ نبی مطبق آنے نے برائیوں کے ظہور کے ہوگیا حتی کہ بے حیائی کی عادت بھی عام ہوگی۔ کیا آپ کو معلوم نہیں کہ نبی مطبق آنے نے برائیوں کے ظہور کے وقت ہی برائیوں سے منع کرنے کی ذمہ داری ادا کرنے کا حکم دے دیا تھا، اور اگر ہم ایسا نہ کریں گے تو پھر برائیوں کے بھیل جانے کے بعد جب ہم اللہ سے اس کے خاتمے کی دعا کریں گے اور مدد کا سوال کریں گے تو ہماری دعا کیں بھی قبول نہ کی جا کیں گے؟ چنا نچے سیّدہ عائشہ رہائیوں نے بیان فرمایا ہے کہ رسول اللہ مطبق آنے نے ارشاد فرمایا:

(( مروا بالمعروف وانهوا عن المنكر قبل أن تدعو فلا يستجاب لكم. )) •

'' نیکی کا حکم دواور برائی ہے منع کروقبل اس کے کہتم دعا ئیں کرواور تمہاری دعا ئیں قبول نہ کی جائیں۔''

امام ذہبی براللہ نے امر بالمعروف و نبی عن الممئر کے فریفنہ کور کرنے جیے عمل کو کبیرہ گناہوں میں شار کیا ہے کیونکہ اس عمل کا حق اوراس کا فائدہ بہت عظیم ہے۔ تو کیا آپ نے کسی دن بھی کسی کو فیصیحت کا تحفد دیا ہے یا کسی کو نیکی کا تھم کیا ہے؟ کیا آپ نے اللہ عزوجل کو غصہ دلانے والی کسی برائی سے کسی کو منع کیا ہے؟ کیا آپ کو معلوم نہیں کہ ہم جس معاشرہ میں زندگی گزاررہے ہیں وہ اسی طرح ہے جس طرح سمندر میں شتی ہوتی ہے، پھر جب شتی کے بعض سوار اس کشتی کا نقصان کریں تو باتی لوگ ان کو ان کو ان کو ان کے حال پر چپوڑ دیں کہ وہ اپنی مرضی سے اس کشتی میں جو چاہیں کریں، اور باتی لوگ انھیں و کیھتے رہیں اور ان کی پرواہ نہ کریں، یا ان سے غلفد مفاف رہیں، جس کے نتیج میں وہ شتی اور اس کشتی کے تمام سوار غرق ہوجا کیں گے، لیکن اگر ان میں سے عظمند کو اور اس کے تمام سواروں کی حفاظت کرنے میں کا میاب ہوجا کمیں گے؟ اللہ عزوجل نے منافقین کی بعض صفات کے مقابلے میں مؤمنین کی بعض صفات کو مقابلے عیں مؤمنین کی بعض صفات کو مقابلے کا کامیاب ہوجا کمیں گے؟ اللہ عزوجل نے منافقین کی بعض صفات کے مقابلے میں مؤمنین کی بعض صفات کو مقابلے کا کامیاب ہوجا کمیں گے؟ اللہ عزوجل نے منافقین کی بعض صفات کے مقابلے میں مؤمنین کی بعض صفات کی مقابلے عیں مؤمنین کی بعض صفات کے مقابلے میں مؤمنین کی بعض صفات کی مقابلے کا کامیاب ہوجا کمیں گے؟ اللہ عزوجا سے بہلے اس امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کو بیان فر مایا، چنانچہ اللہ تعالی کا فرمان ہے:

﴿ وَ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنْتُ بَعُضُهُمُ أَوُلِيَآءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَ يَنْهَوُنَ عَنِ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ عَنِ الْمُنْكَرِ وَ يُقِينُمُونَ الضَّلُوةَ وَ يُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَ يُطِينُعُونَ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ

 <sup>♦</sup> رواه ابن ماجه واللفظ له (٤٠٠٤)، والبيهقي، وحسنه الألباني في صحيح ابن ماجه (٣٢٣٥).

أُولَئِكَ سَيَرُ حَمُّهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيُزٌ حَكِيمٌ ﴾ (التوبة: ٧١)

'' مؤمن مرداورمؤمنہ عورتیں آپس میں ایک ددسرے کے دوست ہیں، وہ بھلائیوں کا تھم دیتے اور برائیوں سے منع کرتے ہیں، نمازوں کی پابندی کرتے ہیں، زکو قادا کرتے ہیں، اللہ اوراس کے رسول کی بات مانتے ہیں، یہی لوگ ہیں جن پر اللہ تعالیٰ بہت جلدرحم فرمائے گا۔ بے شک اللہ غلے والا تحکمت والا ہے۔''

غور سیجے کہ رب جل وعلانے کیے امر بالمعروف ونہی عن المئکر کوا قامت صلوۃ اورادائیگی زکوۃ پرمقدم فرمایا حالانکہ بیددونوں (نماز وزکوۃ) اسلام کے ارکان میں سے دورکن ہیں، بیاس وجہ سے ہے کہ اللہ عزوجل کے ہاں اس عمل کی شان بہت بڑی اوراس کا مرتبہ بہت بلند ہے۔

ای طرح الله عزوجل نے سابقه تمام امتوں پر اس اُمت کی بہتری کوامر بالمعروف ونہی عن المنکر کے ساتھ معلق کردیا ہے، تو جس نے اس فرض کوترک کردیا اس نے اپنے آپ کواس بہتری سے محروم کرلیا۔ جناب قادہ براللہ نے فرمایا: ہمیں اس بات کاعلم ہوا ہے کہ سیّدنا عمر زبائند بن خطاب نے اپنے اس حج کے موقعہ پر جو انھوں نے کیا، بعض لوگوں کواس فرض کا تارک یایا، تو انھوں نے بیہ آ یت پڑھی:

﴿ كُنْتُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخُرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَ تَنْهَوُنَ عَنِ الْمُنْكِرِ وَ تُومِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ (آل عمران: ١١٠)

'' تم بہترین امت ہو جولوگوں کے لیے ہی پیدا کی گئی ہے کہ تم نیکی کا حکم دیتے ہو، برائی ہے منع کرتے ہواور اللہ برایمان رکھتے ہو۔''

پھر فرمایا: جو خفس اس بات کو پیند کرتا ہے کہ وہ اس امت میں سے ہوتو اسے اس امت میں داخلہ سے متعلق اللہ کی شرط پوری کرنی چاہیے۔ • جب آپ کی خفس کو نافر مانی کے کام میں گھرا ہوا دیکھیں تو اسے کممل ادب کے ساتھ فوراً نصیحت کریں اور کوشش کریں کہ یہ آپ کی طبیعت اور عادت بن جائے تا کہ آپ عظیم تو اب اور جنت میں بلند مقام حاصل کرنے میں کامیاب ہوجا کیں ، اس کام سے کی فتم کی جھجگ آپ کی راہ میں رکاوٹ نہ بنے ، کیونکہ وہ شخص قیامت کے دن اللہ عز وجل کی عدالت میں آپ سے جھگڑا کرے گا اور اللہ سے کہ گا: کہ فلال شخص نے بھے نافر مانی کرتے ہوئے دیکھا لین مجھے اس سے منع نہ کیا، تو پھر اس کا نتیجہ بہ

<sup>🚯 (</sup>تفسير القرآن العظيم لابن كثير (٢/١٥).

﴿ آب بنت میں اپ در جات کو کیے بلد کر کتے ہیں؟ کی ہے۔ ہوگا کہ آپ بھی اس کے ساتھ قابل ملامت بن جائیں گے۔

میں ایسے نو جوان کو جانتا ہوں جو ہمیشہ اپنی جیب میں عطر کی چھوٹی می شیشی رکھتا ہے جسے وہ لوگوں کو برائی سے رو کنے اور نقیحت کرنے کا ذریعہ بناتا ہے، وہ اس طرح کہ جب وہ کسی شخص کو برائی کا ارتکاب کرتے ہوئے دیکھتا ہے تو اس کی طرف متوجہ ہوکر اسے سلام کہتا ہے اور مسکراتے ہوئے عطر کی شیشی نکال کراہے خوشبو لگا تا اور پھراسے ساتھ ہی نفیحت بھی کرتا ہے تا کہ وہ نفیحت اس انداز سے اس کے دل میں اتر جائے۔

اللہ تعالیٰ آپ پر رحم فرمائے آپ بھی اپنے معاشرے کو برائیوں سے پاک کرنے کے لیے پوری محنت اور کوشش کریں اور اپنے معاشرے میں نیکی کے کاموں کو عام کریں تاکہ آپ سابقون اوّلون وَکُنَ اللہ عَین کے تو اب اور درجات کو اور ان کے بلند مرتبہ کو حاصل کر عیں ، اس طرح آپ اپنے ہاتھ سے برائی کو روک کر اپنے دل میں ایمان کے لیول کو بلند کرلیں ، اگر اس کی استطاعت نہ ہوتو اپنی زبان کے ساتھ (برائی سے لوگوں کو منع کریں) اور اگر اس کی بھی استطاعت نہ ہوتو دل کے ساتھ (براجانیں) اور یا در کھیں کہ یہ ایمان کا کمزور ترین درجہ ہے۔

☆......☆

#### ستائيسواں عمل

# سفيد بالول كونها كهيرنا

(( لا تنتفوا الشيب فإنه نور يوم القيامة ، ومن شاب شيبة في الإسلام كتب له بها حسنة وحط عنه بها خطيئة ورفع له بها درجة . )) • " " تم برها پ كوختم مت كروكونكه ية قيامت كدن نور موگا، جس كا بال اسلام كى حالت ميل سفيد موگا اس كے ليے اس كے بدلے ايك نيكى لكھ دى جائے گى ، ايك خطا منادى جائے گى اور

 <sup>◘</sup> رواه الإمام أحمد\_ الفتح الرباني- (١٥/١٧)، وأبوداود (٢٠٢٤)، وابن حباك في صحيحه (٢٥٣/٧)، وابن أبي شيبة في مصنفه (٢٥٧/٥)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٢٤٦٣).



ا کثر لوگوں کے سروں اور چبروں پر جب سفید بالوں کے ظہور کی ابتداء ہوتی ہے تو وہ بہت حیا اور شرم محسوس کرتے ہیں اور پھران میں سے بعض لوگ ان بالوں کے اکھیڑنے اور ختم کرنے کے عمل کا سہارا لیتے ہیں۔

پیارے مسلمان بھائی! آپ پوری کوشش کریں کہ جب آپ کی زندگی میں آپ پر بڑھاپے کی ابتدا ہوتو آپ اس کوختم کرکے اس فرصت کوختم نہ کر بیٹیس اور اس کے نتیجہ میں سابقہ سطور میں نہ کور حدیث میں ذکر کردہ ثواب سے محروم نہ ہوں۔

بعض صحابہ کی اس اجر کے حصول کی حرص، کہ یہ اجر کہیں ان سے ضائع نہ ہوجائے، یہاں تک پہنچ چکی کہ ان میں سے ایک صحابی نے جب اس حدیث کو سنا تو اپنے ایک ساتھی سے سوال کیا، جس کے بالوں میں وہ سفید بال دکھے چکا تھا اور اس نے ان کورنگا ہوا تھا، کیا یہ بال اسلام قبول کرنے سے پہلے سفید ہوئے یا بعد میں؟ ایسا سوال اس لیے کیا کہ اس کا اجر ضائع نہ ہوجائے کیونکہ رسول اللہ مطبق آئے نے اپنی حدیث میں فرمایا: '' جس کے بال اسلام کی حالت میں سفید ہوئے۔'' تو اے میر ہے سلمان بھائی! آپ اپنے اس نور کوختم کرنے کی ہرگز کوشش نہ کریں اور نہ قیامت کے دن اپنے لیے ذخیرہ شدہ درجات کو جاہ کریں، جب آپ اپ سراور اپنی داڑھی پر سفید بالوں کے ظہور کے وقت ہی سے ان کو باقی رکھنے کا عزم کر لیں گے تو آپ خیر کیٹر کو پالیس گے دائھ کے۔ ولٹہ الحمد۔

☆......·☆

#### اٹھائیسواں عمل

# رحمٰن کے بندوں کی صفات سے متصف ہونا

وہ نیک اعمال جن کے اختیار کرنے والے جنت کے بلندو بالا درجات پر فائز ہوتے ہیں ان میں سے چند اعمال یہ ہیں: زمین پر بغیر تکبر کے انتہائی نرمی کے ساتھ چلنا اور تواضع اختیار کرنا، جاہل آ دمی کے ساتھ برد باری سے پیش آ نا، رات کا قیام، جہنم کی آ گ سے خوف کھانا، اس آ گ سے نجات کے حصول کی خاطر اللہ عزوجل سے گڑگڑ اکر دعا کرنا، خرچ اخراجات میں اعتدال کرنا اور فضول خرچی سے بچنا، شرک واقسام شرک

حروری اختیار کرنا، پاک جان کوتل نہ کرنا، بے حیائی کے کام سے اجتناب، جھوٹی گواہی سے پر ہیز، جھوٹ سے دوری اختیار کرنا، پاک جان کوتل نہ کرنا، بے حیائی کے کام سے اجتناب، جھوٹی گواہی سے پر ہیز، جھوٹ سے پر ہیز، فضول مجالس سے اعراض کرنا، گھروں کی اصلاح اور درتگی کی حرص کرنا، اللہ کے احکام کو اور تھیجت کو جول کرنا۔ بیتمام اعمال جنت میں بلند و بالا اور اعلیٰ بالا خانوں کی صورت میں بدلے اور جزاء کا باعث بنتے ہیں اس لیے کہ ان اعمال کو اختیار کرنے والے لوگ ان تکالیف کی مشقتوں پر صبر کرتے ہیں، اور اللہ نے بھی ان صفات سے متصف لوگوں کی سورۃ الفرقان کے آخر میں مدح وتعریف کی ہے، ان میں سے چھ صفات تو لی ہیں اور چھ صفات تو لی ہیں اور ان لوگوں کو عباد الرحمٰن فر مایا ہے، پھر ان صفات کے بیان کے بعد اللہ تبارک و تعالیٰ اور چھ صفات فعلی ہیں اور ان لوگوں کو عباد الرحمٰن فر مایا ہے، پھر ان صفات کے بیان کے بعد اللہ تبارک و تعالیٰ نے ان کے متعلق فر مایا ہے:

﴿ اُولَئِكَ يُجُزَوُنَ الْغُرُفَةَ بِمَا صَبَرُوا وَيُلَقَّوُنَ فِيُهَا تَحِيَّةً وَّسَلَامًا ٥ لَحلِدِيْنَ فِيُهَا حَسُنَتُ مُسْتَقَرًّا وَّمُقَامًا ﴾ (الفرقان: ٧٦،٧٥)

'' یہی وہ لوگ ہیں جنھیں ان کے صبر کے بدلے جنت کے بلند بالا خانے دیے جاکیں گے، جہاں انھیں دعا وسلام پہنچایا جائے گا، اس میں یہ ہمیشہ رہیں گے، وہ بہت ہی اچھی جگہ اور عمرہ مقام ہے۔''

تو آؤہم سب مل کران صفات کے زیور سے آ راستہ ہوجا کیں۔

علامہ قرطبی براشہ نے فرمایا: بالا خانے سے مراد بلند و بالا درجہ ہے، اور وہ جنت کی اعلیٰ اور افضل منازل پر ہے، جیسا کہ دنیا کے مساکن میں سے بھی اعلیٰ اور افضل مسکن ومنزل بالا خانہ ہوا کرتا ہے۔ • ہم اللّٰدعز وجل سے سوال کرتے ہیں کہ وہ جمیں ان عمدہ صفات اور ان کے صلہ میں ملنے والے ان بلند و بالا درجات سے محروم نہ کرے۔ چنانچے سیّدنا ابوسعید خدری زبائیمۂ نے بیان کیا ہے کہ بلا شہر سول اللّٰہ طشّے آئے نے ارشاد فرمایا:

((إن أهل الجنة ليتراء ون أهل الغرف من فوقهم كما تراء ون الكوكب الدري الغابر في الأفق من المشرق أو المغرب لتفاضل ما بينهم) الاشبرابل جنت الني الإغانون والي جنتون كواس طرح ويكس على جس طرح تم مشرقي يا مغربي افق مين الكياره جانے والے بهت چكدارستارے كود يكھتے ہو، يواس ليے ہوگا

الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١٣/١٠).

<sup>﴿</sup> رواه الإمام احمد الفتح الرباني (١٩٢/٢٤)، والبخاري (٦٥٥٥)، ومسلم (٢٨٣١)، واللفظ له، والترمذي (٢٥٥٦)، وابن حباك، والطبراني في الكبير

کہ ان کوآپس میں ایک دوسرے پر فضیلت حاصل ہوگی۔''

لیعنی نیک اعمال میں ان کا آپس میں فرق ہوگا ، اور انہیں ایک دوسرے پر فضیلت حاصل ہوگی۔ اب ان عمدہ صفات کامخضر بیان حاضر خدمت ہے۔

یمپلی صفت : الله عز وجل کی خاطر عاجزی وانکساری اختیار کرنا:

رحمٰن کے بندوں کی صفات میں سے ایک صفت ان کا زمین پراعتدال سے چلنا ہے، نہ تو بالکل ستی اور کابلی کی عپل اور نہ ہی مردانگی سے عاری تیز تیز عپل، اور بیان کی عاجزی واکساری کی علامت ہے، کیونکہ وہ بغیر تکبر کے، بغیر خود پہندی کے اور مُر دوں کی سی عپل یا بیاروں کی سی حپل چلے بغیر سکینت اور وقار کے ساتھ چلتے ہیں۔ بلکہ اللہ عزوجل نے تو کبر وغرور کو حرام کیا ہے اور اسے جنت میں داخل ہونے کی راہ میں بننے والی رکاوٹوں میں سے ایک رکاوٹ قرار دیا ہے کیونکہ بیصفت اسے اور اور میں بننے والی رکاوٹوں میں نہ تو مرتبہ و رکاوٹ قرار دیا ہے کیونکہ بیصفت اسکیاللہ عزوجل کی صفات میں سے ایک صفت ہے، اور زمین پر سنجیدگی و متانت سے چلنے والوں، عاجزی و اکساری اختیار کرنے والوں کی مدح و تعریف بیان فرمائی ہے، جو کہ زمین میں نہ تو مرتبہ و بلندی کے خواہشمند ہیں اور نہ ہی کسی قتم کے فساد کی حیامت رکھتے ہیں، چنانچہ اللہ تبارک وتعالی نے فرمایا:

﴿ وَعِبَادُ الرَّحُمٰنِ الَّذِيْنَ يَمُشُونَ عَلَى الْأَرُضِ هَوُنًا ﴾ (الفرقان: ٦٣) "رَمْن كے بندے وہ ہیں جوز مین پر سجیدگی ومتانت سے چلتے ہیں۔"

سوجس نے اللہ کے لیے عاجزی وانکساری کی تو اللہ نے اسے بلند کر دیا، اس بات کوسیّد نا ابو ہریرہ زخانینہ کی روایت کردہ حدیث بیان کرتی ہے کہ بلا شبہرسول اللہ الشّائین نے ارشاد فرمایا:

((ما نقصت صدقة من مال وما زاد الله عبدا بعفو إلا عزا وما تواضع أحد لله إلا رفعه الله)) •

''صدقہ مال میں سے کچھ بھی کم نہیں کرتا، جو بندہ درگزر سے کام لے تو اللہ اس کی عزت میں اضا فہ فرمادیتا ہے اور جوشخص بھی اللہ کے لیے عاجزی وانکساری اختیار کرے تو اللہ اس کو بلندی عطا فرمادیتا ہے۔''

دوسری صفت: جاہل کے مقابلے میں بردباری کا مظاہرہ کرنا:

رحمٰن کے بندوں کی صفات میں سے ایک صفت رہ ہے کہ جب جابل لوگ ان سے مخاطب ہوں اور وہ

🚯 رواه الإمام أحمد الفتح الرباني\_ (۸۳/۱۹)، ومسلم واللفظ له (۲۰۸۸)، والترمذي (۲۰۲۹)، والدارمي(٦٧٦٪

ان سے زیادتی کرنے کی کوشش کریں تو رحمٰن کے بندے اپنا وقت بچاتے ہوئے ان کے ساتھ بے بنیاد اور لڑائی جھٹڑے پربنی مجالس سے پر ہیز کرتے ہیں، اور وہ اپنے وقار وعزت کی حفاظت کرتے ہوئے برائی کا جواب برائی سے نہیں دیتے، بلکہ ان کے ساتھ بردباری سے پیش آتے ہیں، اپنے غصہ کو پی جاتے ہیں اور درگز رہے کام لیتے ہیں کھران کے ساتھ نرمی سے پیش آتے ہوئے اللہ عز وجل کے فرمان:

﴿ وَّ إِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُواْ سَلاَ مَانَ ﴾ (الفرقان: ٦٣) "اور جب جابل لوگ ان سے خاطب ہوتے ہیں تووہ انھیں سلام کہتے ہیں۔"

کا مصداق بنتے ہوئے ان کے ساتھ زم بات کرتے ہیں۔ اللہ عزوجل نے تو عصر پی جانے والوں کے ساتھ وعدہ کیا ہے کہ ان کے دلوں کو قیامت کے دن رضا سے بھردے گا اور انھیں حور عین میں سے اختیار دے گا کہ وہ جے چاہیں پند کرلیں۔ چنانچے سیّدنا معاذ بن انس زمائٹی نے بیان کیا ہے کہ رسول اللہ ملے میں اللہ ارشاد فر مایا:

((من كظم غيظاً وهو قادر على أن ينفذه دعاه الله على رؤوس الخلائق

حتى يخيره من الحور العين يزوجه منها ما شاء)) •

"جو خص اپنے غصے کو نافذ کرنے کی طاقت رکھنے کے باوجود اپنا غصہ پی لے گا تو اللہ اسے تمام مخلوقات کے سامنے بلائے گا، حتی کہ پھر اسے اختیار دے گا کہ وہ حور عین میں سے جس سے حامے نکاح کرلے۔"

### تيسري صفت: رات كا قيام:

رحمٰن کے بندوں کی صفات میں سے ایک صفت یہ ہے کہ وہ اپنے رب کی (رضا کی) خاطر راتیں گذارتے ہیں، بھی تجدے کی حالت میں اور بھی قیام کی حالت میں اس طرح کہ وہ اپنے رب کی بارگاہ میں خوف اور طمع سے دعا کیں کرتے ہیں۔ چنانچہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے فربایا:

﴿ وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمُ سُجَّدًا وَقِيَامًا ٥ ﴾ (الفرقان: ٦٤)

''اور جولوگ اپنے رب کے سامنے تجدے اور قیام کرتے ہوئے را تیں گز اردیتے ہیں۔'' ای طرح سیّد ناعبدالله بن سلام وہالیّن نے بیان کیا کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فر مایا:

 <sup>◘</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني (٧٩/١٩)، والترمذي (٢٠٢١)، وأبو داود (٤٧٧٧)، وابن ماجه (٤١٨٦)،
 وحسنه الألباني في صحيح الجامع (٢٠٢٦)

((يا أيها الناس! أفشوا السلام وأطعموا الطعام وصلوا الأرحام وصلوا بالليل والناس نيام تدخلوا الجنة بسلام.)) •

'' اے لوگو! سلام کو عام کرو، کھانا کھلاؤ، صلہ رحمی کرو اور رات کو نماز پڑھا کرو جبکہ لوگ سوئے ہوئے ہوں تو تم سلامتی کے ساتھ جنت میں داخل ہوجاؤگے۔''

ای طرح سابقہ سطور میں سترہ (۱۷) نمبر عمل کے تحت رات کے قیام اور اس ضمن میں بعض لوگوں کے احوال سے متعلق حدیث گزر چکی ہے۔

### چوتھی صفت :جہنم کے عذاب سے خوف کھانا:

رحمٰن کے بندوں کی صفات میں سے ایک صفت یہ ہے کہ وہ جہنم کی آگ سے خوف کھاتے ہیں حالانکہ انہوں نے اسے دیکھا بھی نہیں اور وہ اپنے رب سے کمل صدق ویقین سے دعا کرتے ہیں کہ وہ انھیں اس کی تپش سے بھی محفوظ رکھے اور وہ اس طرح اس سے خوف کھاتے ہیں گویا کہ وہ آگ انہی کے لیے پیدا کی گئی ہے۔ چنانچہ اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ وَالَّذِيُنَ يَقُولُونَ رَبَّنَا اصُرِفُ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَاكَانَ غَرَامًا ٥ إِنَّهَا سَاءَ تُ مُسُتَقَرًّا وَّمُقَامًا ٥ ﴾ (الفرقان: ٦٦،٦٥)

"اور وہ لوگ جو یہ دعا کرتے ہیں کہ اے ہمارے رب! ہم سے دوزخ کا عذاب دور کردے کے وال ہے بدترین کے کا عذاب چٹ جانے والا ہے، بے شک دہ تظہرنے اور رہنے کے لحاظ سے بدترین جگہہے۔"

یکمل رحمٰن کے بندوں کی آسان ترین صفات میں سے ایک صفت ہے جس کے لیے آپ کو صرف اتن تکلیف اٹھانی پڑے گی کہ آپ اس دعا کو یاد کرلیں اور پھر اللہ عزوجل کے لیے عاجزی وانکساری کرتے ہوئے اسے ہمیشہ پڑھیں۔ جو شخص جہنم کے بیان سے متعلق آیات ادراحادیث کو کمل تقید بی ویقین کے ساتھ پڑھے دہ بے اختیار اس دعا کو صدق دل، یقین ، اللہ کے خوف اور ڈر کے ساتھ پڑھے گا، اور جو شخص ایسا کرے گا ، پھر اس بات میں کوئی شک نہیں کہ اللہ تعالیٰ بقینی طور پر اسے ان نیک اعمال کی توفیق عطا فرمادے گا جو اس کے

 <sup>●</sup> رواه الإمام أحمد\_ الفتح الرباني\_ (٢٢١/١٧) ، والترمذي (٢٤٨٥) والبيهقي ، والدارمي واللفظ له (٢٥/١) ،
 الحاكم (٢٩/٤) ، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٢٨٥٥)

ر آپ بنت میں اپ در جات کو کیے بلند کر کتے ہیں؟ کے اور ان انگال سے اسے بچائے گا جواس کے لیے جہنم کی آگ گے بنت کے وجوب کا باعث بن جا کمیں گے اور ان انگال سے اسے بچائے گا جواس کے لیے جہنم کی آگ گ

میں تباہی و ہلاکت کے ساتھ داخلے کا باعث بن سکتے ہیں۔ جہنم کی آگ سے خوف کھانا، یہ اللہ عزوجل سے خوف کھانے والے خوف کھانے کا ہی ایک حصہ ہے، چنانچہ سابقہ سطور میں عمل نمبر ۳ کے تحت اللہ عزوجل سے خوف کھانے والے لوگوں سے متعلق اور ان کے ثواب کے متعلق حدیث گزر چکی ہے۔

## یا نچویں صفت : خرج اخراجات میں میانه روی اختیار کرنا:

وہ صفات جمیدہ جن کے ساتھ رحمٰن کے بندوں کی مدح کی گئی ہے، ان صفات میں سے ایک صفت میہ ہے کہ وہ اپنے خرچ اخراجات میں میانہ روی کا مظاہرہ کرتے ہیں، وہ نہ تو اتی بخیلی کرتے ہیں کہ اپنے اوپر واجب صدقات میں ہی کمی کر بیٹھیں اور نہ اتنی فضول خرچی کہ وہ اپنے بچائے ہوئے سرمائے کو ہی ضائع کر بیٹھیں اور نہ اتنی فضول خرچی کہ وہ اپنے بچائے ہوئے سرمائے کو ہی ضائع کر بیٹھیں اور شیطان کے بھائی بن جا کیں۔ چنانچہ اللہ تبارک وتعالی نے جنت کے بلند بالا خانوں کے مالک لوگوں کے تذکرہ میں فرمایا:

﴿ وَالَّذِيْنَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمُ يُسُرِفُوا وَلَمُ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَٰلِكَ قَوَامًا ۞ ﴾ (الفرقان: ٦٧)

''اور جوخرچ کرتے وقت بھی نہ تو اسراف کرتے ہیں اور نہ ہی بخیلی، بلکہ ان دونوں کے درمیان معتدل طریقے سے خرچ کرتے ہیں۔''

مسلمان کواپنے مال میں تصرف کرنے کی مطلق آزادی حاصل نہیں بلکہ وہ اس مال کا جانشین ہے اور اس کے بعد بھی اس مال کے جانشین موجود ہیں اور اس سے اس مال کے متعلق سوال بھی کیا جائے گا، لہذا وہ اس مال میں تصرف کرنے کے متعلق ایک قیدی کی حیثیت رکھتا ہے کہ وہ اپنے اوپر واجب امور میں مال خرچ کرنے میں میاندروی کا پابند ہے اور اس کے ساتھ ساتھ جائز امور میں بھی بغیر نضول خرچی اور بخیلی کے اسے مال خرچ کرنے فضول خرچی میں شار ہوتا ہے مال خرچ کرنے فضول خرچی میں شار ہوتا ہے مال خرچ کرنا فضول خرچی میں شار ہوتا ہے مال خرچ کرنا فضول خرچی کیا جائے۔

### جهمتی صفت: عبادت میں اللّه عزوجل کی تو حید:

رحمٰن کے بندول میں پائی جانے والی قابل تعریف اور بنیادی صفات میں سے ایک صفت یہ ہے کہ وہ انی حاجات وضروریات پوری کروانے کے لیے اپنے رب کے علاوہ کی سے سوال نہیں کرتے اور اپنے رب کتاب و سنت کی روشنی میں لکھی جانے والی اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مفت مرکز

کی عبادت میں کی کوشر یک بھی نہیں بناتے ، مزید میہ کہ وہ اپنے اعمال کے ضائع ہونے کے خوف سے توحید کی عبادت میں کی کوشر یک بھی نہیں بناتے ، مزید میہ کہ وہ اپنے اعمال کے ضائع ہونے کے خوف سے توحید میں ادنی سے شرک کی ملاوٹ سے بھی پر ہیز کرتے ہیں۔ لہذا وہ جب بھی سوال کرتے ہیں تو صرف اللہ ہی سے مدوطلب کرتے ہیں، چنا نچہ اللہ سوال کرتے ہیں اور جب بھی مدوطلب کرتے ہیں، چنا نچہ اللہ

﴿ وَالَّذِيْنَ لاَ يَدُعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلٰهًا آخَرَ ﴾ (الفرقاك: ٦٨) 
"اوروه الله كساتهكي دوسر معبود كونهيس يكارتيه"

ای طرح سیّدنا ابوالدرداءً نے روایت کیا ہے که رسول الله ﷺ فیم نے فرمایا:

((لا تشرك بالله شيئا وإن قطعت وحرقت ، ولا تترك صلاة مكتوبة متعمداً فمن تركها متعمدا فقد برئت منه الذمة، ولا تشرب الخمر فإنها مفتاح كل شر.)) •

'' الله کے ساتھ کسی چیز کوشریک نہ کر اگر چہ تیرے ٹکڑے کردیئے جائیں یا تجھے جلادیا جائے، جان ہو جھ کر فرض نماز کو نہ چھوڑ کیونکہ جس نے جان ہو جھ کر فرض نماز کو چھوڑا تو اس سے (اللہ اور اس کا رسول) بری الذمہ ہیں اور شراب نہ لی کیونکہ وہ ہر برائی اور شرکی جانی ہے۔''

## ساتویں صفت : کسی جان کوتل نہ کرنا:

بتارک وتعالیٰ نے فر مایا:

رحمٰن کے بندوں کی صفات میں سے ایک صفت یہ ہے کہ وہ انسانی جان کا احتر ام کرتے ہیں اور ناحق کسی کا خون نہیں بہاتے ، چنانچہ اللہ تبارک وتعالٰی نے فرمایا:

﴿ وَلَا يَقُتُلُونَ النَّفُسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلاَ يَزُنُونَ وَمَنُ يَّفُعَلُ ذَٰلِكَ يَلُقَ أَثَامًا ٥ ﴾ (الفرقان: ٦٨)

''اورکسی ایسے خف کو جے قل کرنا اللہ تعالیٰ نے منع کر دیا ہووہ ناحق قل نہیں کرتے نہ وہ زنا کے مرتکب ہوتے ہیں اور جوکوئی بیرکام کرے وہ اپنے او پر سخت و بال لائے گا۔''

بلکہ اسلام نے تو کسی جان کے ناحق قتل کو اللہ کے ساتھ شرک کے عظیم ترین گناہ کے بعد سب سے عظیم اور کبیرہ گناہ شار کیا ہے جس کا مرتکب جہنم کی آگ کی صورت میں سزایائے گا۔

(واه البيهقي في شعب الإيمان ، وصححه الألباني في صحيح الحامع (٧٣٢٩)

را ب بنت بن اپ درجات کو کیے بلند کر تنے ہیں؟ کی کی کی کی کی کا الکل علم کمی جان کا ناحق قبل گناہ کے لحاظ سے بہت سے امور پر مشمل ہے لیکن اکثر لوگوں کو اس کا بالکل علم نہیں ہے، ان امور میں سے ایک امریہ ہے کہ دنیا کے اکثر ممالک میں مسلمانوں کے ساتھ جو کچھ ہورہا ہے، خصوصاً ظلم و زیادتی سے ان کا قبل عام ، تو اس پر ناراضگی کا اظہار کرنے کے بجائے اس کو حقیر سمجھنا بلکہ اس پر راضی ہونا، نیجیاً کا فروں کے مقابلے میں خود مسلمان حلقوں میں خون مسلم انتہائی ارزاں ہوجاتا ہے، جبکہ سیّدنا عبد الله بن عمر وظافیا کی روایت کردہ حدیث میں ہے کہ رسول اللہ ملتے آئے نے ارشاد فر مایا:

((لزوال الدنيا أهون على الله من قتل رجل مسلم.)) • "دنيا كوضم كرنا الله كم بال ايك مسلمان شخص كے قتل سے زيادہ بے وقعت ہے۔"

دوسرا امریہ ہے کہ اس کی وجہ سے مسلمان کو کا فر کہنے اور اسے لعن طعن کرنے کی راہیں ہموار ہوتی ہیں، جبکہ مؤمن کولعن طعن کرنا اور اسے ناحق کا فرکہنا اس کے قل کے مترادف ہے، چنانچے سیّد نا ثابت بن ضحاک فراٹیئیؤ نے بیان کیا کہ رسول اللہ طرف کی نے فرمایا:

((من حلف بملة غير الإسلام كاذبا فهو كما قال، ومن قتل نفسه بشيء عذب به في نار جهنم، ولعن المؤمن كقتله، ومن رمى مؤمنا كفر فهو كقتله.)

" جس شخص نے اسلام کے علاوہ کسی دوسری ملت کے مطابق جھوٹی قسم اُٹھائی تو وہ اپنے قول کے مطابق ہو گئی تا ہے ہم کی آگ میں اس کے مطابق ہی ہوگا، جس نے اپنے آپ کوکسی چیز کے ساتھ قتل کیا اسے جہنم کی آگ میں اس چیز کے ساتھ عذاب دیا جائے گا، مؤمن کولعن طعن کرنا اس کے قتل کے مترادف ہے اور جس شخص نے کسی مؤمن پر کفر کا الزام لگایا تو وہ بھی اس کے قتل کے مترادف ہے۔"

ای طرح ایک مسلمان کوایک سال تک چھوڑ دینے کا تعلق بھی اس کے قبل سے ہاس لیے کہ جو محف اپنے بھائی کو بغیر کسی شرع عذر کے کمل ایک سال تک چھوڑے رہے تو وہ اس طرح ہے جس طرح اس نے اس کا خون بہادیا ہے، جیسا کہ سیّدنا ابوخراش سلمی ڈاٹنوئٹ نے بیان کیا کہ رسول الللہ ملٹے آیاتی نے فرمایا:

 <sup>◘</sup> رواه الترمذي واللفظ له (١٣٩٥) ، والنسائي (٣٩٩٨) ، وابن ماجه (٢٦١٩) ، وصححه الألباني في صحيح الحامع (٧٧٠)

 <sup>﴿ (</sup>١٩ ١٩) ، والبخاري واللفظ لعن المؤمن كقتله) \_ الفتح الرباني \_ (٣١٩/١٩) ، والبخاري واللفظ له (٣١٠٥) ،
 ﴿ (٣٢٥٧) ، وأبود اود (٣٢٥٧)

## ر ا ب بنت میں اپ در جات کو کیے بلند کر کئے ہیں؟ کی کا جی کا کہ کا کہ ان کی کے بلند کر گئے ہیں؟ کی کا کہ کا کہ ا

((من هجر أخاه سنة فهو كسفك دمه.)) •

'' جس شخص نے ایک سال تک اپنے بھائی کوچھوڑے رکھا تو وہ اس طرح ہے جس طرح اس نے اس کا خون بہادیا۔''

خوش قسمت انسان تو وہ ہے جو قیامت کے دن اس حال میں آئے کہ اس پر کوئی حرام خون نہ ہو، اس بات کی تصدیق سیّدنا عبداللہ بن عمر مظافیہ سے روایت کردہ حدیث کرتی ہے کہ رسول اللہ ملے مَیْ آئے فرمایا:

((لن يزال العبد في فسحة من دينه مالم يصب دما حراما.)) ٥

"بندہ اپنے دین کے لحاظ سے اس وقت تک آ رام وراحت میں رہتا ہے جب تک وہ کسی حرام خون (کو بہانے ) کا ارتکاب نہ کرلے۔"

ہم اللہ تعالیٰ ہے اس کے فضل وکرم اور احسان کا واسطہ دیتے ہوئے سوال کرتے ہیں کہ وہ ہمیں اس سے متعلق آنر مائش میں نہ ڈالے اور ہمیں اس سے محفوظ اور عافیت میں رکھتے ہوئے ہماری روحوں کو قبض کرلے۔ آٹھویں صفت: بے حیائی کے کا موں سے دُور رہنا:

رحمٰن کے بندوں کی صفات میں سے ایک صفت یہ ہے کہ وہ پاک رہتے ہیں، بے حیائی کے کاموں اور زنا کے اسباب تک سے مکمل دور رہتے ہیں جبکہ زنا جیسی سب سے بڑی اور سب سے زیادہ فتیج بے حیائی اور برائی کے تو وہ قریب بھی نہیں جاتے ، جیسا کہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے ان کا حال بیان کرتے ہوئے فربایا:

﴿ وَلَا يَزُنُونَ ﴾ (الفرقاك: ٦٨)

''اوروہ زنانہیں کرتے۔''

کیونکہ زناعزت وشرف کو زندہ درگور کردیتا ہے، مقام و مرتبہ کو ذکح کردیتا ہے، عزت و آبر و کوختم کردیتا ہے، جس گھر میں داخل ہوجائے اسے گرادیتا ہے، اور جس شخص میں بھی یہ گناہ کہیرہ پیدا ہوجائے یہ گناہ اسے اس کے معاشر ہے اور اس کے ماحول سے کاٹ کے رکھ دیتا ہے، بلکہ رسول اللہ مطبق آنے تو ہرا ہے معاشر سے عذاب کا وعدہ کیا ہے جس میں زنا چھیل جائے چنا نچے سیّدنا (عبداللہ) بن عباس نظافی کی نبی مطبق آنے تا

 <sup>♣</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (٢٣٩/١٩) ، وأبوداود (٤٩١٥) ، والحاكم (١٦٣/٤) ووافقه الذهبي ، والبخاري في الأدب المفرد (٤٠٤) ، وصححه الألباني في صحيح الجامع (١٥٨١)

 <sup>﴿</sup> ١٩٦٥ الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (٤/١٦) ، والبخاري واللفظ له (٦٨٦٣) ، وأبوداود (٤٢٧٠) ، والحاكم
 (٣٥١/٤)

روایت کردہ صدیث میں آپ کا فرمان ہے:

((إذا ظهر الزنا والربا في قرية فقد أحلوا بأنفسهم عذاب الله.) • " بجب كى بستى مين زنا اور سود عام بوجا كيس تويقيناً السياوگوں نے الله كے عذاب كواپنے اوپر حلال كرايا۔''

کی بھی قوم میں زنا کے دخول کے بچھ اسباب و مقد مات ہیں، ان میں سے سب سے زیادہ اہمیت کے حامل اسباب و مقد مات سے ہیں: عور توں کا اپنے خاوندوں کے علاوہ غیر محرم مردوں کے سامنے مزین ہو کرنگانا، عور توں اور مردوں کا اختلاط، عورت مرد کا علیحدگی میں ملاقات کرنااور عورت کا خوشبولگا کر اپنے گھر سے نگلنا۔ اسی طرح مردوں کا پرد ہے والے اعضاء واشیاء اور ممنوع قرار دی گئی عور توں کے سامنے نظر نیچی نہر نے کاعمل بھی زنا کے مقد مات میں شامل ہے۔ اس لئے نظر نیچی کرنے اور رکھنے کے عمل کو اس بمیرہ گناہ سے بچاؤ اور رحمٰن کے بندوں کی صفات میں واضلے کی غرض سے بہت مفید ترین ذریعہ قرار دیا گیا ہے، گناہ سے بچاؤ اور رحمٰن کے بندوں کی صفات میں واضلے کی غرض سے بہت مفید ترین ذریعہ قرار دیا گیا ہے، اور غیر محرم مردوں کے سامنے زیب وزینت اختیار کر کے نکلنے والی ہرعورت حقیقت میں اعلی جنتوں کے اندر اپنے اور مردوں کے درجات کوختم کرنے کی راہ پرگامزن ہوتی ہے۔ چنا نچہ اس لئے آپ کو تھیجت ہے کہ آپ مکمل طور پر ہرجگہ حتی کہ مختلف قتم کے جدید ذرائع ابلاغ میں بھی عور توں کو دیکھنے سے دور رہیں اس کے نتیجہ میں آپ اپنے دل میں راحت وآرام محسوں کریں گے اور اپنے درجات میں رفعت و بلندی کے حقدار بن جا نمیں گیس گے۔

## نویں صفت : جھوٹی گواہی سے دورر ہنا:

رحمٰن کے بندوں کی صفات میں ہے ایک صفت''ان کا جھوٹی گواہی اور جان ہو جھ کر جھوٹ ہو لئے سے دورر ہنا'' ہے۔ چنانچہ اللہ تبارک وتعالی نے ارشاد فر مایا:

﴿ وَالَّذِينَ لا يَشْهَدُونَ الزُّورَ ﴾ (الفرقان: ٧٢)

''اوروہ لوگ ( بھی رحمٰن کے بندوں میں شامل ہیں ) جوجھوٹی گواہی نہیں دیتے ''

کیونکہ مؤمن آ دمی ایمان کے لحاظ سے سچا ہوتا ہے جس کہ وجہ سے وہ بھی بھی جھوٹ بول ہی نہیں سکتا ، تو وہ جھوٹی گواہی کیسے دے سکتا ہے کہ جس کی وجہ سے باطل کا ثبوت ملتا ہو، ظالم کی مدد ہوتی ہواور کسی دوسرے

(واه الطبراني، و الحاكم (٤٣/٢)، وصححه الألباني في صحيح الحامع (٦٧٩)

(آب بنت میں اب درجات کو کیے بلد کر تنے ہیں؟ کی کھوٹی کے ایک کی ایسا کیرہ گناہ ہے کہ جس کی وجہ سے رسول مسلمان کی حق تلفی ہوتی ہو؟ بیرہ گناہوں میں سے بھی ایسا کبیرہ گناہ ہے کہ جس کی وجہ سے رسول اللہ مطفی مین نے بیان فرمایا ہے کہ بلاشبہ رسول اللہ مطفی مین نے بیان فرمایا ہے کہ بلاشبہ رسول اللہ مطفی مین نے ارشاد فرمایا:

((ألا أنبئكم بأكبر الكبائر؟ قلنا بلى يا رسول الله. قال: "الإشراك بالله وعقوق الوالدين" وكان متكئا فجلس فقال: "ألا وقول الزور، وشهادة الزور فما زال يقولها حتى قلت لا سكت. )) •

''کیا میں تہمیں تمام کبیرہ گناہوں میں ہے بھی کبیرہ گناہوں کے متعلق آگاہ نہ کروں؟''ہم نے عرض کیا:''کیوں نہیں اے اللہ کے رسول (میشی آیا ہے)!''آپ میشی آیا ہے ارشاد فر مایا:''اللہ کے ساتھ شرک کرنا، اور والدین کی نافر مانی کرنا، (یہ فرماتے ہوئے) آپ فیک لگا (کر بیٹھے ہوئے تھے) پھر آپ (سیدھے ہوکر) بیٹھ گئے اور فرمانے لگے: خبر دار! جھوٹی بات اور جھوٹی گواہی بھی، چنانچہ آپ میشی آن گواہی بھی (ان میں شامل ہے)، خبر دار جھوٹی بات اور جھوٹی گواہی بھی، چنانچہ آپ میشی آن کلمات کوارشاد فرمائے جارہے تھے تھی کہ میں نے (اپنے دل میں) کہا کہ آپ میشی آنے فاموش نہیں ہوں گے۔''

جھوٹ اور باطل کے متعدد معانی ہیں جنہیں مفسرین نے اپنی تفاسیر میں ذکر فر مایا ہے ، انہی میں سے بعض یہ بھی ہیں: شرک کا وجود ، بتوں کی عبادت ، مشرکین کے جشن اور تہوار ، گانے ، فحاثی ، برائی اور شراب کی مخطلیس وغیرہ ۔ چنانچہ مؤمن لوگ جواعلی در جات کے امید وار ہوتے ہیں انہیں بیزیب ہی نہیں دیتا کہ وہ اس فتم کی مجلسوں میں شریک ہوں یا کم از کم حاضری دینا بھی ان کے لئے جائز نہیں ہے ، پھر جب بھی انہیں اتفا قا ایک مجلسوں میں شریک ہوں یا کم از کم حاضری دینا بھی ان کے لئے جائز نہیں ہے ، پھر جب بھی انہیں اتفا قا ایک مجلسوں میں شریک ہوں یا کم از کم حاضری دینا بھی ان کے لئے جائز نہیں ہوتی ہیں کہ ان مجالس کی معمولی کا گندگی بھی ان پرنہیں پڑتی کیونکہ بیر مجالس فضول اور لغوافعال واقوال پر مشتمل ہوتی ہیں ، اس کے پیش نظر تو اللہ عزوجان کا خروجاتے ہیں ان کا در جب کسی لغوچیز پر سے ان کا گزر ہوتا ہے گزر ہوتا ہے قرورہ جملہ کے بعد ارشاد فر مایا : مَرُّ وَا کِرَ امّا ( اور جب کسی لغوچیز پر سے ان کا گزر ہوتا ہے تو ) وہ شرافت سے گزر جاتے ہیں۔ 🗨

🛈 رواه البخاري واللفظ له (٥٩٧٦) ، ومسلم (٨٧) ، والترمذي (٢٣٠١) 🔞 تفسير ابن كثير بتصرف (٣٠٠/٤)

### ر آب بنت میں اپ درجات کو کیے بلد کر سے میں؟ کی اور کر سے میں؟ کی جو در رہنا: دسویں صفت: لغوم کالس سے دور رہنا:

رحمٰن کے بندوں کی صفات میں سے ایک صفت ہے کہ وہ لغو، فضول و بے کار اور اللہ عزوجل کے ذکر سے روکنے کا باعث بنے والی مجالس سے دور رہتے ہیں کیونکہ مؤمن آ دمی کے پاس اتنی فرصت اور فراغت ہی نہیں ہوتی کہ وہ اپنے اوقات کو نافر مانی کے کاموں میں ضائع کردے بلکہ وہ تو لغواور بے ہودہ گوئی وغیرہ افعال کی طرف توجہ بھی نہیں کرتا۔ چنا نچہ اللہ جل وعلانے سچے مؤمن لوگوں کا بیدوصف بیان فر مایا ہے کہ وہ لغو مجالس سے علیحدہ اور دور رہتے ہیں ، چونکہ بیکا م بہت گراں اور بھاری ہے جس کے لئے بہت زیادہ محنت اور جدد جہدکی ضرورت ہے اور تمام لوگ اس کی طاقت نہیں رکھتے ،اس کئے تو اللہ تعالی نے اس عظیم کا م کے کرنے پر نعمتوں والی جنتوں میں اعلی بالا خانوں کا خاص طور پر ذکر فرمایا ہے ، چنا نچہ اللہ تبارک وتعالی نے اپنے بندوں کی صفات بیان کرتے ہوئے فرمایا:

﴿ وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغُوِ مَرُّوا كِرَامًا٥ ﴾ (الفرقان: ٧٢)

''اور جب کسی لغوچیز پر سے ان کا گزرہوتا ہے تووہ شرافت وعزت سے گزر جاتے ہیں۔''

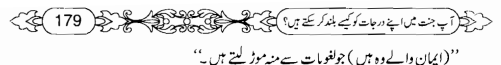
لغوے متعلق خبر دینے والی قرآنی آیات میں غور وفکر کرنے والا خض اس بات کواچھی طرح محسوں کرے گا کہ ان آیات میں مؤمنین کا بیوصف بیان ہواہے کہ وہ لغو سے اعراض کرتے ہیں ، جبکہ اسے ایک آیت بھی ایک نہیں مؤمنین کا بیوصف بیان ہواہے کہ وہ لغو سے بچنے کا حکم دیا گیاہو ، کیونکہ مؤمن آدی کی ایک نہیں ملے گی جس میں زجر وقو بخ سے کام لیا گیاہو یالغو سے بچنے کا حکم دیا گیاہو ، کیونکہ مؤمن آدی کی صفات میں سے ایک صفت ہی ہے کہ وہ لغوکام کرنے والوں کے ساتھ ال کرنہ تو لغوکام کرتا ہے اور نہ ہی حقیقت میں اس کو بہزیب دیتا ہے کہ وہ کسی بھی لغوبات کو اختیار کرے ۔ چنانچہ اللہ عزوجل نے ارشاد فرمایا:

﴿ وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغُو أَعُرَضُوا عَنُهُ وَ قَالُوا لَنَاۤ أَعُمَالُنَا وَلَكُمُ أَعُمَالُكُمُ سَلْمٌ عَلَيْكُمُ لَا نَبْتَغِي اللَّجُهلِيُنَ ٥﴾ (القصص: ٥٥)

''اور جب بیہودہ اور لغوبات ان کے کان میں پڑتی ہے تووہ اس سے کنارہ کر لیتے ہیں اور کہہ دیتے ہیں کہ ہمارے عمل ہمارے لئے اور تمہارے عمل تمہارے لئے ہتم پرسلام ہو، ہم جاہلوں کو پیند ہی نہیں کرتے (ان سے الجھناہی نہیں جاہتے )۔''

اس طرح مؤمنوں کی صفات بیان کرتے ہوئے اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ وَالَّذِينَ هُمُ عَنِ اللَّغُو مُعُرِضُونَ٥ ﴾ (المؤمنون: ٣)



علامہ ابن جریر طبری رحمہ اللہ تعالی نے لغو کے معنی بیان کرتے ہوئے فر مایا: اس ضمن میں میرے نزدیک تمام اقوال میں سے سیح قول کے قریب ترین بیہ بات لگتی ہے کہ اللہ تعالی نے جن مؤمنوں کی صفات بیان کی بیں ان کے متعلق آگاہ فر مایا ہے کہ وہ جب کسی لغو چیز پرسے گزرتے ہیں تو شرافت سے گزرجاتے ہیں ، اور کلام عرب میں لغوسے مراد: ہروہ بات یا کام ہے جو باطل ہو، اس کی کوئی حقیقت یا بنیاد نہ ہو یاوہ بات اور کام ہے جے برا سمجھا جائے ۔ چنا نچے کسی انسان کا کسی انسان کو بے حقیقت ، باطل بات کے ساتھ برا اور غلط کہنا لغو میں شامل ہے ، بعض اوقات نکاح اور اس کے متعلقات کا ذکر اس صراحت سے کرنا کہ اسے برا سمجھا جائے یہ بھی لغو میں شامل ہے ، اسی طرح مشرک لوگ اپنے الہوں اور معبودوں کی جس انداز سے تعظیم کرتے ہیں کہ اس کی کوئی حقیقت نہیں ان کی بیہ باطل تعظیم اور اسی طرح گانوں وغیرہ کاسنا جو کہ دیندار لوگوں کی نگاہ میں برا عمل کی کوئی حقیقت نہیں ان کی بیہ باطل تعظیم اور اسی طرح گانوں وغیرہ کا سننا جو کہ دیندار لوگوں کی نگاہ میں برا عمل کی بیتمام افعال لغوے معنی میں داخل ہیں ۔ •

جناب ابرہیم بن میسرہ رحمہ اللہ تعالی نے بیان فر مایا کہ بلاشبہ سیدنا عبد اللہ بن مسعود زماللہ کا لہو ولعب کی مجلس کے پاس سے گزرے تو وہاں تھہرے بغیر ہی گزر گئے ، چنانچہ رسول اللہ طفے آئے آئے نے ارشاد فر مایا: ابن مسعود ( فراللہ کا سے اور شام ( کممل دن ہی ) بہت معزز ومحترم قرار پایا''پھر جناب ابرہیم بن میسرہ (رحمہ اللہ تعالی ) نے (بیآیت مبارکہ ) تلاوت فر مائی:

﴿ وَاِذَا مَرُّوا بِاللَّغُوِ مَرُّوا كِرَامًا٥ ﴾ (الفرقان: ٧٢)

''اور جب کی لغو چیز پر سے ان کا گزرہوتا ہے تو وہ عزت واحترام سے گزرجاتے ہیں۔'' اللہ عزوجل نے بعض عبادات کو بندے کے لئے لغواور باطل وجھوٹی باتوں سے رو کنے کی تربیت کرنے کا ایک ذریعہ بنادیا ہے اور ان عبادت میں سے ایک عبادت روزہ بھی ہے ، جیسا کہ سیدناابو ہریرہ زائٹیز نے روایت کیا ہے کہ بلاشہدرسول اللہ مستحقیق نے ارشاد فرمایا:

((ليس الصيام من الأكل والشرب، إنما الصيام من اللغو (أي من قول الباطل) والرفث، فإن سابك أحد أو جهل عليك فقل إني صائم

<sup>🛈</sup> تفسير الطبري (١٩١/٥٠)

وواه ابن أبي حاتم، وصححه محمد نسيب الرفاعي محقق كتاب تيسير العلي القدير الاختصار تفسير ابن كثير
 (٣٢٣/٣)

﴿ اِلْهِ بِنَهِ مِنْ اِلْهِ دَرَ جَاتَ لِا كِيْ لِمُنْ لَكُمْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللّ انبي صائم . ))

"روزہ صرف کھانے اور پینے سے (رکنے کائی) نہیں ہوتا بلکہ روزہ تو لغو ( یعنی باطل بات ) سے اور شہوانی باتوں سے (رکنے کا) ہوتا ہے، الہذا اگر کو ئی شخص آپ کو گالی بھی دے دے دیا آپ کے خلاف جہالت کا مظاہرہ کرے تو آپ کہہ دیں کہ میں تو روزہ دار ہوں، میں تو روزہ دارہوں۔"

البتہ جس آ دمی پر شیطان غالب آ جائے اور اس کا روزہ بھی اسے لغویات سے نہ روک سکے تو پھر صدقہ فطر ہوتا ہی اس لئے ہے تا کہ روزہ دار سے اس فتم کی لغویات کے گناہ کومٹاد سے جیسا کہ سیدنا ابن عباس فیا اللہ خات کے بیان فر مایا کہ بلاشہ رسول میشئولی نے ارشاد فر مایا:

((زكاة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث .....الحديث)) ٥ ( رُحاة الفطر روزه دارك كاباعث بنا هـ، "صدقة فطرروزه دارك كاباعث بنا هـ، "

ساتھ ، اے اللہ تو اپنی تعریف کے سات یاک ہے ، میں گواہی دیتاہوں کہ تیرے علاوہ کوئی

 <sup>(</sup>واه الحاكم (١/٥٩٥)، والبيهقي، وصححه الألباني في صحيح الحامع (٥٣٧٦)

 <sup>(</sup>واه أبوداود (١٦٠٩) ، وابن ماجه (١٨٢٧) ، والدار قطني (١٣٨/٢) ، والبيهقي وصححه الألباني في صحيح الحامم (٣٥٧٠)

رواه النسائي في السنن الكبرى (٢٥٧) ، والحاكم (٣٧/١) ، وصححه الألباني في صحيح الحامع (٦٤٣٠)

النہیں ہے، میں تجھ سے بخش طلب کرتا ہوں اور میں تجھ ہی سے تو بہ مانگتا ہوں۔ جو شخص سے کلمات ذکر کی مجلس کے موقعہ پر کہے گا تو سے کلمات اس مجلس پر مہر کی صورت میں چہاں ہو جائیں گے اور جو شخص لغومجلس کے موقعہ پر سے کلمات کہے گا تو سے کلمات اس مجلس کا کفارہ بن حاکمات کے گا تو سے کلمات اس مجلس کا کفارہ بن حاکمات گے۔''

انهى (سيدنا جبير بن الني ) سروايت كرده ايك دوسرى حديث مين بكرسول الله طفي آيا في ارشاد فرمايا:

((من جلس في مجلس فكثر فيه لغطه فقال قبل أن يقوم من مجلسه

ذلك: سبحانك اللهم ربنا وبحمدك أشهد أن لا إله إلا أنت أستغفرك

وأتوب إليك، إلا غفر له ما كان في مجلسه ذلك.)) •

"جو خص كى اليى مجلس ميں شرك ہوكہ جس ميں كثرت سے شور وغل اور ہنگامہ بيا ہوا ہو بھروہ اس مجلس سے (فراغت كے بعد) كھڑا ہونے سے پہلے پہلے يہ دعا پڑھ لے: سبحانك اللّهم ربنا و بحمدك أشهد أن لا إله إلا انت أستغفرك وأتوب اليك ، توبه كلمات اس كے لئے اس كى مجلس كتمام گنا ہوں كى بخشش كا باعث بن جا كيں گے۔"

چنانچہ جو شخص لغو مجالس کو ترک کر کے ان کی مخالفت کرنے کی طاقت نہیں رکھتا تو وہ بھی اس قتم کی تمام مجالس کے اختتام پر کہ جن میں وہ شریک ہوتا ہے ،ان دعاؤں کا اہتمام کرکے کم از کم اپنے نامہ عمل کو ان لغویات کے گناہ سے پاک کرنے کے عمل سے اپنے آپ کو محروم نہ کرے کیونکہ مسلمان کی اکثر و بیشتر خطا میں اس کی زبان کی وجہ سے ہوتی ہیں۔ چنانچہ سیدنا سلمان فاری زبان نئی وجہ سے ہوتی ہیں۔ چنانچہ سیدنا سلمان فاری زبان کی وجہ سے ہوتی ہیں۔ چنانچہ سیدنا سلمان اور جھوٹ کے معاملات میں بہت زیادہ غور وخوش کیا کرتے تھے۔ ©

رسول الله مطنع آین نے ہمیں ترغیب دی ہے کہ ہم اپنے اوقات کو فرمانبرداری کے ایسے کاموں میں گزاریں کہ جن میں لغو کاعمل دخل نہ ہواور جو شخص میمل کرے گااس کا نامہ عمل علمین (آسانوں میں یا جنت میں یاسدر ةالمنتهی یاعرش کے پاس جگہ ہے جہاں نیک لوگوں کی روحیں اوران کے اعمال نامے محفوظ ہوتے

 <sup>◘</sup> رواه الإمام أحمد\_ الفتح الرباني\_ (١٧٠/١٩) ، الترمذي (٣٤٣٣) ، و ابن حبان (٢/٤٥٣) ، وصححه الألباني في سحيح الحامع (٢٩٤/٢).

<sup>2</sup> رواه البيهقي في شعب الإيمان (٢١٧).

﴿ آبِ جنت مِن ا ہے در جات کو کیے بلد کر عتے ہیں؟ ﴾ ﴿ ﴿ 182 ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ 182 ﴾ ﴾ ﴿ مایا: که بیان فرمایا: که بیان فرمایا: که بیان فرمایا: که بیان فرمایا: که بیان فرمایا:

((من خرج من بیته متطهرا إلى صلاة مكتوبة فأجره كأجر الحاج المحرم ، ومن خرج إلى تسبیح الضحی لا ینصبه إلا إیاه فأجره كأجر المعتمر ، وصلاة علی أثر صلاة لا لغو بینهما كتاب في علیین . )) • المعتمر ، وصلاة علی أثر صلاة لا لغو بینهما كتاب في علیین . )) • "جو تخص ایخ گرے باوضوء و كرفرض نماز (كی ادایگی) كی فاطر نكااتو اس كا اجراح ام پین كر فی والے تخص كا جركی مانند ہے ، اور جو تخص چاشت كی تبیح كی فاطر نكا اور مرف ای كی فاطر تصاوت برداشت كی تواس كا اجرعم ه كرنے والے تخص كا جركی مانند ہے ، اور ایک كی فاطر تصاوت برداشت كی تواس كا اجرعم ه كرنے والے تخص كا جركی مانند ہے ، اور ایک نماز كے بعد دوسری نماز اداكرنا اور ان دونوں نمازوں كے درمیانی وقفہ میں لغو سے بچناعلیین میں نامہ عمل رکھوانے كا باعث ہے۔ "

جناب مناوی (رحمہ اللہ تعالی) نے اس حدیث کی شرح میں فرمایا: یعنی: فرض عمل کی ادائیگی کے نتیجہ میں مقرب فرشتے مؤمن آ دمی کی عزت و تکریم اور اس کے نیک عمل کی خاطر علمین کی طرف چڑھتے ہیں ،اور علیو ن سے مراد محافظ فرشتوں کا وہ دیوان ہے جس کی طرف نیک لوگوں کے اعمال رفعت و بلندی حاصل کرتے ہیں۔ •

جیسا کہ ہمیں اس بات کا بھی علم ہے کہ رسول الله طفی آیا نے تاجر حفرات کو کثرت سے صدقہ کرنے کا تحکم فرمایا ہے کیونکہ ان کی مجلسوں میں لغویات اور حق وناحق قسموں کا بہت زیادہ استعمال ہوتا ہے، جیسا کہ سیدنا قیس زائنی بن الی غرزہ نے بیان فرمایا ہے کہ بلاشبہ رسول الله طفی آیا نے ارشاد فرمایا:

((يا معشر التجار! إن هذا البيع يحضره اللغو والحلف فشُوبوه بالصدقة.)) •

❶ رواه الإمام أحمد الفتح الرباني (٢١٣/٢) وأبو داود(٥٥٨)، وحسن إسناده الأرناؤوط في تخريحه حامع الأصول لابن الأثير (٤١٦/٩)، والألباني في صحيح الحامع (٦٢٢٨)

فيض القدير شرح الجامع الصغير (٤/٢٦٦)

<sup>●</sup> رواه الإمام أحمد واللفظ له\_ الفتح الرباني\_ (٢١/١٥) وأبو داود(٣٣٢٦) والنسائي (٣٨٠٦) وابن ماجه (٢١٤٥)، والبيهقي، والحاكم (٦/٢)، وصححه الألباني في صحيح الحامع (٧٩٧٤)

کے آپ بنت میں اپ در جات کو کیے بلند کر تنے تیں؟ کی کھی ہے گئے گئے گئے گئے گئے گئے گئے کہ انسان کی گئے گئے گئے ''اے تا جروں کی جماعت! یقییناً اس تجارت میں لغویات اور قسموں کا بہت عمل دخل ہے لہذاتم

اے تا ہروں کی جماعت! یقینا ان عجارت یں تعویات اور موں صدقہ کے ذریعے اس کا دفاع کرو۔(ادران کا اثر زائل کردو)۔''

اچھی اور قابل تعریف زبان کے اعمال میں سے ایک عظیم عمل لغویات کوترک کرنا اللہ عزوجل کے ذکر میں مشغول رہنا اور اس سے اپنے گناہوں کی معافی طلب کرنا ہے کیونکہ لغو باتوں کی وجہ سے گفتگو میں خوبصورتی باقی نہیں رہتی۔

سومیرے معزز ومحتر م بھائی! آپ لغومجالس کو چھوڑنے اور ان سے دور رہنے کی پوری کوشش کریں اور اگر آپ ان کو چھوڑنے کی طاقت ندر کھتے ہوں تو پھر آپ کوعلم ہونا چاہیے کہ آپ جنت میں ملنے والے اعلی درجات پر فائز ہونے کے لحات کوضائع کر رہے ہیں۔

### گیار ہویں صفت: اللّٰہ عزوجل کے حکموں کو قبول کرنا:

رحمٰن کے بندوں کی صفات میں سے ایک صفت ہے بھی ہے کہ دہ نصیحت کو قبول کرتے ہیں ، جب انہیں ان کے رب کی آیات کے ذریعے نصیحت کی جائے تو وہ نہ تو بہرے پن کا مظاہرہ کرتے ہیں کہ ان آیات کوئ ہی نہ سکیں اور نہ ہی اندھے بن کا مظاہرہ کرتے ہیں کہ ان کا اثر قبول نہ کریں یاان کہ علاوہ کسی اور چیز پر مطمئن ہوجا کیں ، بلکہ آپ انہیں دیکھیں گے کہ وہ اللہ عز وجل کے تھم کوقبول کرنے کی خاطر فور ااٹھ کھڑے ہوں گے اور وہ آیات ان کے ایمان کو اور زیادہ کر دیتی ہیں۔ چنا نچہ اللہ تبارک وتعالی نے ان کے متعلق ارشاد فر مایا:

﴿ وَالَّذِيُنَ إِذَا ذُكِرُوا بِأَيْتِ رَبِّهِمُ لَمُ يَخِرُوا عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَانًا ٥ ﴾ (الفرقان: ٧٣) "اور جب انہیں ان کے رب کی آیات کے ساتھ تھیجت کی جاتی ہے تو وہ بہرے اور اندھے ہو کران آیات کے سامنے گرنہیں پڑتے۔"

بعض لوگ صرف عقلی اور مادی و سائل پر بی مطمئن ہوتے ہیں اللہ کی آیات پر اکتفانہیں کرتے اور نہ بی رسول اللہ مطفئ کے ایسے رسول اللہ مطفئ کے ایسے اللہ مطفئ کے ایسے لوگوں کو بہت شدید تندید کی ہے کہ جنہیں ان کے رب کی آیات کے ساتھ نصیحت کی جائے تو وہ ان سے اس طرح رخ پھیر کے چل دیں گویا کہ انہوں نے ان آیات کو سابی نہیں ، جیسا کہ اللہ تبارک و تعالی نے ارشاوفر مایا:

﴿ وَمَنُ أَظُلُمُ مِمَّنُ ذُكِرَ بِالْمِتِ رَبِّهِ ثُمَّ أَعُرَضَ عَنْهَا إِنَّا مِنَ الْمُحْرِمِیْنَ مُنْتَقِمُونُ نَ ٥ ﴾

﴿ وَمَنُ أَظُلُمُ مِمَّنُ ذُكِرَ بِالْمِتِ رَبِّهِ ثُمَّ أَعُرَضَ عَنْهَا إِنَّا مِنَ الْمُحْرِمِیْنَ مُنْتَقِمُونُ نَ ٥ ﴾

﴿ وَمَنُ أَظُلُمُ مِمَّنُ ذُكِرَ بِالْمِتِ رَبِّهِ ثُمَّ أَعُرَضَ عَنْهَا إِنَّا مِنَ الْمُحْرِمِیْنَ مُنْتَقِمُونُ نَ ٥ ﴾

﴿ وَمَنُ أَظُلُمُ مِمَّنُ ذُكِرَ بِالْمِتِ رَبِّهِ ثُمَّ أَعُرَضَ عَنْهَا إِنَّا مِنَ الْمُحْرِمِیْنَ مُنْتَقِمُونُ نَ ٥ ﴾

﴿ وَمَنُ أَظُلُمُ مِمَّنُ ذُكِرَ بِالْمِتِ رَبِّهِ ثُمَّ أَعُرَضَ عَنْهَا إِنَّا مِنَ الْمُحْرِمِیْنَ مُنْتَقِمُونُ نَ ٥ ﴾

کتاب و سنت کی روشنی میں لکھی جانے والی اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مفت مرکز

"اوراس شخص سے بردا ظالم کون ہے جے اس کے رب کی آیات کے ساتھ نفیحت کی گئی پھر بھی اس نے اس سے رخ پھیرلیا یقینا ہم بھی مجرموں سے انتقام لینے والے ہیں۔"

اور الله تعالى نے ارشاد فرمایا:

﴿ وَإِذَا تُتُلَّى عَلَيْهِ الْيُنَا وَلِّى مُسْتَكْبِرًا كَأَنُ لَّمُ يَسْمَعُهَا كَأَنَّ فِي أَذُنَيْهِ وَقُرًا فَبَشِرُهُ بِعَذَابِ أَلِيْمِ ٥ ﴾ (لقمان: ٧)

''جب اس کے سامنے ہماری آیات تلاوت کی جاتی ہیں تو وہ تکبر کرتے ہوئے اس طرح رخ پھیرلیتا ہے گویا کہ اس نے ساہی نہیں اور گویا کہ اس کے دونوں کا نوں میں بوجھ ہے سوآپ اسے در دناک عذاب کی خبر سنادیجئے''

اسی طرح سید نا ابوسعید مقبری را الله سے روایت کردہ حدیث میں الله کے رسول من الله نے ارشاد فرمایا:

((إذا ذكرتم بالله فانتهوا.)) •

''جب تمہیں اللہ (کی آیات) کے ساتھ نفیحت کی جائے تو تم باز آ جایا کرو۔''

یعنی اللہ تعالی کے ذکر کا احترام اور تعظیم کرتے ہوئے اس کی مخالفت ہے رک جایا کرو۔ جب بندہ اللہ کے احکامات کو تبول کرے اور اپنے کانوں کو ان کے سننے سے نہ روکے تواس کے حال احوال کی اصلاح ہو جاتی ہے، اس کانفس پاک ہوجاتا ہے، اس کارب راضی ہوتا ہے اور جنتوں میں اس کے درجات بلندہوتے ہیں۔ بار ہویں صفت : گھر کی درسکگی برحریص ہونا:

رحمٰن کے بندوں کی صفات میں سے ایک صفت میر بھی ہے کہ وہ اس بات کی ا میدر کھتے ہیں کہ ان کے بعد ان کی اور اللہ عزوجل کے ذکر کی ولدادہ ہوگ ۔ بعد ان کی اور اللہ عزوجل کے ذکر کی ولدادہ ہوگ ۔ مو وہ اللہ تبارک وتعالی سے دعا کرتے ہیں کہ وہ انہیں اس قتم کی بیویاں اور اولا دیں عطافر مائے کہ جن کے ذریعہ زمین میں رحمٰن کے بندوں کی تعداد زمین گی گناا ضافہ ہوجس کے نتیجہ میں نیک لوگوں کی تعداد زیادہ ہواور

كافروں كے دلوں برلرز ہ طارى ہو جائے \_ چنانچ الله تبارك وتعالى نے ارشاد فرمایا:

﴿ وَالَّذِيْنَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبُ لَنَا مِنُ أَزُوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةَ أَعُيُنٍ وَّاجُعَلُنَا لِلُمُتَّقِيُنَ إمَامًا ٥ ﴾ (الفرقان: ٧٤)

**①** رواه البزار ، والهيثمي في مجمع الزوائد (٢٢٦/١٠) ، وحسنه الألباني في صحيح الجامع(٥٤٦)



''اور وہ لوگ جو کہتے ہیں اے ہمارے پر وردگار! ہماری بیو بیوں اور اولا دوں سے آنکھوں کی شنڈک عطافر مااور ہمیں متقی لوگوں کا پیثیوا ہنا۔''

گویا کہ اللہ عزوجل ہم ہے یہ مطالبہ کرتا ہے کہ ہم اپنی یو یوں اور اولا دوں کی جہاں پر ورش کرتے ہیں وہاں ان کی اصلاح بھی کیا کریں ایسانہ ہو کہ ہم ان سے لا پر واہی اور بے تو جہی کریں جس کے نتیجہ میں معاشرہ یا ذرائع ابلاغ ان کے فیل بن کر ان میں اپنا زہر اور اپنے افکار کی روح پھوٹک دیں ۔ جو خض اللہ سے سوال کر تا ہے کہ وہ اسے صرف مسلمانوں کے لئے نہیں بلکہ متقبوں کے لئے اسوہ اور پیشوابناد بے تواسے چاہیے کہ وہ عمل کرنے ، اپنفس کی تربیت اور اس کا تزکیہ کرنے اور اپنے گھر والوں کی تربیت اور ان کی اصلاح کرنے کی خاطر بلند ہمت ہو اور پوری تندھی سے اپنی اس عظیم ذمہ داری کو ادا کرے ۔ بعض داعی حضرات اپنے معاشرے میں دعوت واصلاح کے میدان میں بہت واضح کر دار ادا کرتے ہیں جس پر وہ شکر یہ کے مستحق ہیں ، بیکن اس کے برعکس وہ اپنے قریب ترین لوگوں کو بھول جاتے ہیں اور قریب ترین ان کی اولا داور ان کی ہویاں ، بیت کرتے ہیں اور قریب ترین ان کی اولا داور ان کی ہوگئی ہیں کہ ہیں جنہیں نہ تو وہ فیحت کرتے ہیں اور نہ ہی ان کی اچھی تربیت کرتے ہیں کیونکہ وہ اس بات پر مطمئن ہیں کہ بیں جنہیں نہ تو وہ فیحت کرتے ہیں اور نہ ہی ان کی اچھی تربیت کرتے ہیں کیونکہ وہ اس بات پر مطمئن ہیں کہ بی وہ ان کی اولا داور ان کی بیویاں فاہری نافر مانیوں اور گنا ہوں سے بیچے ہوئے ہیں۔





# آ پ جنت میں اپنے درجات کی کیسے حفاظت کر سکتے ہیں؟

### وہ اعمال جن کی وجہ ہے جنت میں درجات اور انعامات میں کمی واقع ہوتی ہے:

بعض اعمال تواہیے ہیں کہ ان کے اختیار کرنے سے ان اعمال کو اختیار کرنے والا جنت کے اعلیٰ درجات پر فائز ہوجاتا ہے لہذا ہے اعمال کا ہمیں علم ہو ناچا ہے ای طرح بعض اعمال ایسے بھی ہیں کہ ان کو اختیار کرنے والا شخص جنت کے اعلی درجات سے دور ہوکر ادنیٰ درجات پر گرجاتا ہے اور اس کو ملنے والی نعمتیں اور بھی کم رہ جاتی ہیں کیونکہ جب بھی جنت میں مؤمن آ دمی کا درجہ کم ہوگا تو ساتھ ہی اس کو ملنے والی نعمتیں اور سلطنت بھی اس شخص سے کم ہو جا کیں گے جواس سے ایمان میں افضل اور اعمال میں بہت آ گے تھا۔

کاش کہ آپ ان اعمال پر بھی غور کریں جو جنت میں مؤمن آ دمی کے درجات اور انعامات میں کی کاباعث بن جا کیں گے؟ لوگوں کوان اعمال سے علی الاعلان آ گاہ کرنا چاہئے تا کہ ہم خود بھی ان اعمال سے کہ جا کیں ،اور وہ یا توا سے اعمال ہیں جن سے منع پر ہیز کریں اور ہمارے علاوہ دوسرے لوگ بھی ان سے نیج جا کیں ،اور وہ یا توا سے اعمال ہیں جن سے منع کیا گیا ہے لیکن ہم انہیں اختیار کئے ہوئے ہیں اور پھر بعض ایسے اعمال ہیں کہ ان کے کرنے کا حکم دیا گیا ہے لیکن ہم انہیں چھوڑے بیٹے ہیں۔

| ☆ |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  | て | 7 | , |
|---|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|---|---|---|
|   |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |   |   |   |

#### پهلاعمل:

کہانت ، تیرول کے ذریعہ قسمت آ زمائی اور بدشگونی لینا اس سلسلہ کا پہلائمل کہانت اور شگون لینے جیسائمل ہے۔ چنانچے سیدنا ابوالدرداء ذائیّۂ سے روایات ہے کہ بلاشہ رسول اللہ مِشْرَقِرَة نے ارشاد فر مایا:

((لن يلج الدرجات العلى من تكهن ، أو استقسم ، أو رجع من سفر تطيرا.)) •

'' جو شخص کہانت کے فعل کا مرتکب ہو، یا تیروں کے ذریعہ قسمت معلوم کرے یا براشگون لیتے ہوئے سفر سے واپس لیٹ آئے تو وہ تبھی بھی اعلی درجات کو نہ یا سکے گا۔''

یہ شرک کی بعض الی صورتیں ہیں کہ ان میں بعض جاہل لوگ ملوث ہیں اور یہ ایسے اعمال ہیں جو اللہ کے اساء وصفات پر ایمان کے منافی ہیں جیسے اللہ پر توکل کرنا ، اللہ کے علاوہ کوئی نفع اور نقصان نہیں کرسکٹااور اللہ جل وعلا کے علاوہ کوئی غیب بھی نہیں جانتا۔ کہانت کا مقصد متعقبل میں واقع ہونے والی غیب کی چیزوں کے متعلق خبر دار کرنا ، راز بتانے کا دعوی کرنااور پوشیدہ چیزوں ہے آگاہ کرنا ہے۔ تیروں کے ذریعہ قسمت معلوم کرنے کا طریقہ ایسا ہے کہ اسے مشرکین استعمال کیا کرتے تھے اور وہ اسطرح جب ان میں سے کوئی شخص سفر وغیرہ یا کہی کا م کا ارادہ کرتا تو تیر پھینکتا ، اگر تھم ہوتا تو جو کام کرنا ہوتا اس کو کرگز رتا بصورت دیگر اسے ترک کر دیتا باقی رہی شگون لینے کی بات تو وہ اس طرح کہ جب ان میں سے کوئی شخص سفر کا اردہ کر لیتا تو وہ پرندے کو دیتا باقی رہی شگون لینے کی بات تو وہ اس طرح کہ جب ان میں سے کوئی شخص سفر کا اردہ کر لیتا تو وہ پرندے کو اراتا اگر پرندہ دائیں جانب جاتا تو سفر پر روانہ ہو جاتا ، بصورت دیگر بدشگونی لیتے ہوئے واپس بیٹ آتا۔

لہذاہمیں چاہیے کہ ہم تو حید کی عزت وآبروکی حفاظت کی حرص رکھیں تا کہ ہمارارب ہمارے لئے اعلی جنتوں میں درجات کی حفاظت نہ کی تو وہ جلد ہی جہنم کے گہرے گر ہوں میں درجات کی حفاظت نہ کی تو وہ جلد ہی جہنم کے گہرے گر موں میں جاگرے گا۔العیاذ باللہ

| ☆ | ☆ |
|---|---|
|---|---|

#### دوسىراعمل :

### خطبہ جمعہ سے پیچھے رہنا

دوسراعمل خطبہ جمعہ سے بیچھے رہنے کا ہے۔ چنانچہ سیدنا سمرہ زبائیڈ بن جندب سے روایت ہے کہ بلاشبہ نبی مطبع آئے ارشاد فرمایا:

((احضروا الجمعة وادنوا من الإمام فان الرجل لا يزال يتباعد حتى

(واه الطبراني ، وحسنه الألباني في صحيح الجامع (٢٢٦)

# 

يؤخر في الجنة وإن دخلها. )) ٥

''جعہ (کے اجتماع) میں حاضر ہوا کر واور امام کے قریب (ہوکر بیٹھا) کر و کیونکہ جب کو کی شخص ہمیشہ دور رہتا ہے تو پھر اگر وہ جنت میں داخل ہوا بھی تو وہاں بھی دیر سے ہی داخل ہوگا۔''

اہل علم نے اس حدیث کا بیمعنی بیان فر مایا ہے کہ جو شخص خطبہ سننے سے اور پہلی صف ہے ، جو کہ مقربین کی جگہ ہے ، ہمیشہ دورر ہتا ہے (تو اس کی بیعادت بن جاتی ہے )حتی کہ پھروہ جنت میں یااس کے درجات میں داخلے کے وقت بھی کم درجوں والے لوگوں کی آخری صفوں میں شامل ہو کرتا خیر ہے جنت میں داخل ہوگا۔

جناب احمد البنار حمد الله تعالی نے بیان فر مایا: اس ( مذکورہ صدیث ) کامعنی یہ ہے کہ جمعہ سے پیچھے رہنا اس بات کا ایک سبب ہے کہ کو کی شخص اگر چہ جنت میں داخل ہونے والوں میں سے ہی ہولیکن وہ جنت میں پہلے داخل ہونے والوں کے ساتھ داخل نہ ہوگا ان سے پیچھے رہ کرتا خیر سے داخل ہوگا ، اور مزیداس کے ساتھ یہ کہ جمعہ سے پیچھے رہنے کی وجہ سے ممکن ہے کہ جنت میں اس کے درجات دوسر بوگوں کے درجات سے بہت کم ہوں لہذا جس شخص کا بیارادہ ہوکہ وہ جنت میں اعلی درجات والے اور سبقت لے جانے والے جنتیوں میں سے ہوتو اسے جائے کہ وہ جمعہ سے پیچھے نہ رہے بلکہ جمعہ کی ادائیگ کے لئے بہت جلد جایا کرے اور جس میں ہوامام کے قریب ہوکر بیٹھا کرے۔ •

اکثر مساجد میں جمعہ میں تاخیر ہے پہنچنا بہت واضح سامعمول اور عادت بن چکی ہے، آپ غور کریں کہ بعض اوقات امام صاحب خطبہ کے لئے تشریف لے آتے ہیں تو ان کے سامنے صرف ہیں فیصد نمازی ہوتے ہیں جبکہ ای فیصد نمازی خطبہ کے شروع میں غائب ہوتے ہیں اور بیلوگوں کی خیر و بھلائی سے غفلت کی واضح دلیل ہے، پھر امام کے تشریف لانے کے بعد لوگ لگا تار آ ناشروع ہو جاتے ہیں اور دوسرے خطبہ کے اختیام کسمجد نمازیوں سے مکمل بھر جاتی ہے۔ تو بیتمام لوگ خطبہ کے وقت کہاں ہوتے ہیں حالانکہ اس دن تو کام سے بھی چھٹی ہوتی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ایک تان میں غیروں کی تہذیب وثقافت کو رواح دیتے ہوئے جمعہ کی بجائے اتوار کو چھٹی کا اعلان کیا گیا ہے اور تمام لوگ إلامن شاء اللہ اتوار کو بی چھٹی کرتے ہیں )؟ ہائے کاش کہ

❶ رواه الإمام أحمد واللفظ له\_ الفتح الرباني \_ (٢٣/٦) ، وأبو داود (١١٠٨) ، وصححه الألباني في صحيح أبي داود (٩٨٠)

<sup>2</sup> الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد للساعاتي (٢٣/٦)

(اب بنت میں اب درجات کو کے باد کر تنے ہیں؟ کی اید مسجد کی دیواروں اوراس کے ستونوں کے لئے مشروع قرار دیا گیا ہے؟ کیا یہ مسجد کی دیواروں اوراس کے ستونوں کے لئے مشروع قرار دیا گیا ہے؟ کیا یہ مسجد کی دیواروں اوراس کے ستونوں کے لئے مشروع قرار دیا گیا ہے؟ کیا یہ اس کے مستفید ہوں؟ بسااوقات خطیب مکمل ہفتہ پوری کوشش کے ساتھ اپنا خطبہ تیار کرتا ہے لیکن بالآخرا چا تک نتیجہ یہ نکتا ہے کہ لوگ اس کی گفتگو سے صرف اس لیے بخبر اور غافل ہوتے ہیں کہ خطیب کسی وادی میں ہے اور لوگ دوسری وادیوں میں ہسئلتے بھر رہے ہیں ، خطیب لوگوں کے غم میں شریک ہوکراس کا مداواکر نا چا ہتا ہے لیکن لوگ تو دوسرے بہت سے غموں میں اس طرح الجھے رہتے ہیں کہ نہ تو جمعہ کی ادا کیا جا کا کوئی اہتمام ہے ، نہ خاموثی اختیار کرنے کا حق ادا کیا جا تا ہے اور خرجہ جمعہ کی حاضری میں ہر وقت بہنچنے کو اہمیت دی جاتی ہے ۔ لا حول و لا قوۃ إلا بالله .

اسلام نے تو جعہ کی ادائیگی کے لئے جلدی آنے کے عمل پر بہت ابھار اے اور ابتدائی گھڑیوں میں جلدی آنے والوں کو بالتر تیب اونٹ بھر گائے بھر بکری وغیرہ کی قربانی کرنے والے شخص کے اجر و تو اب کے مطابق اجر و تو اب کی خوشخری دی ہے ، بلکہ اللہ جل وعلانے تو جعہ کے دن معجدوں کے درواز وں پر فرشتوں کی فرٹیاں اگار کھی ہیں کہ تر تیب وار آنے والوں کے نام لکھ لیس ، بھر جب امام (خطبہ کی غرض سے منبر پر) بیٹھ جائے تو وہ بھی خطبہ سننے کے لئے اپنے رجٹروں کو بند کر دیں اور امام کے داخل ہونے کے بعد جولوگ داخل جول ان کے نام ان رجٹروں میں درج نہ کریں ۔ اب آپ غور کریں کیا گذشتہ جعہ کے موقعہ پر فرشتوں کے رجٹروں میں درج نہ کریں ۔ اب آپ غور کریں کیا گذشتہ جعہ کے موقعہ پر فرشتوں کے رجٹروں میں آپ کے نام کا بھی اندراج ہوا ہے؟

جونے فرجہ کے دن ) عسل کرے ، جلدی اول وقت میں چل کر (معجد میں ) آئے اور خاموثی ہے پوری توجہ کے ساتھ خطبہ نے ، اللہ نے اس کے لئے اس کے گھرے لے کر معجد تک اس کے اٹھنے والے ہر قدم کے بدلے ایک سال کے روز وں اور (ایک سال کی راتوں کے ) قیام کا اجر وثو اب مقرر فر مایا ہے ۔ سواگر کوئی نمازی اپنے گھرے لے کر نماز جمعہ کی اوائیگی (کی غرض ہے جامع معجد) تک اول وقت میں نکل کر سوقد م چلا ہوتو اللہ تعالی نے اس کے لئے سوسال کا اجر وثو اب اس طرح لکھ دیا ہے گویا کہ اس نے پورے سوسالوں کے دنوں کے روز ہے ورکھے اور سوسالوں کی راتوں کا قیام کیا اور ایسا ہر جمعہ کے دن ہوتا ہے ۔ بیسب اس لئے ہے کہ لوگوں کو خطبہ کے شروع میں حاضر ہونے کی راتوں کا قیام کیا اور ایسا ہر جمعہ کے دن ہوتا ہے ۔ بیسب اس لئے ہے کہ لوگوں کو خطبہ کے شروع میں حاضر ہونے کی ترغیب دی جائے چنا نچے سیدنا اوس فرائی تن اوس نے بیان فر مایا: رسول اللہ مینے آئے نے ارشا دفر مایا:

((من غسل يوم الجمعة واغتسل ، ثم بكر وابتكر ، ومشى ولم يركب، ودنا من الإمام ، فاستمع ولم يلغ ، كان له بكل خطوة عمل



سنة ، أجر صيامها وقيامها. ))•

"جوخض جمعہ کے دن اچھی طرح میل دور کر کے خسل کر ہے , پھر سویر ہے اول وقت آئے ، چل کرآئے نہ کہ سوار ہو کر ،امام کے قریب ہو کر بیٹھے ،بات کو کمل توجہ سے نے کوئی لغواور بے ہودہ حرکت نہ کر ہے ، تو اس کے لئے ہرقدم کے بدلے ایک سال کاعمل لکھ دیا جا تا ہے جو ایک سال کے روز وں اور ایک سال را توں کے ) قیام کے اجر وثواب کی صورت میں ہوتا ہے۔"

اس سب کے باوجود بھی اکثر لوگ اللہ کے فضل ورحمت سے اور اللہ عزوجال کی تنبیہ سے عافل ہیں۔
صور تحال تو یہ ہے کہ اگر کسی ملازم سے کہاجائے: اگر آپ اپنے کام سے پانچ منٹ بھی لیٹ آئے تو آپ کی
تخواہ میں سے کوتی ہوگی ، چنانچہ آپ اسے بھی ایک منٹ کے لئے بھی لیٹ ہوتا ہوانہ دیکھیں گے بلکہ ممکن
ہو۔اس قتم کے لوگوں کا حال تو دیکھو، کہ کوتی کے والا وہی شخص ہو۔اس قتم کے لوگوں کا حال تو دیکھو، کہ کوتی کے ڈر
سے یاترتی کے لالچ میں صبح سویرے اپنے کام پر بروقت پہنچتے ہیں۔

کیا ہم لوگ اس بات سے نہیں ڈرتے کہ جنت میں ہمارے درجات کی کو تی ہوسکتی ہے؟ کیا ہمیں اس بات کا خوف نہیں کہ جنت میں ہمیں ملنے والی نعتوں میں کمی ہوسکتی ہے؟اے اللہ کے بندے!اللہ سے ڈرجا، اپنی آخرت کے فائدے اور نفع کی حرص وطمع رکھ اور دنیا کو اپناسب سے بڑاغم اور فکر نہ بنا۔

#### تيسراعهل:

# (ضرورت سے ) زائد عمتیں

سیدناعبدالله بن عمر ہائی ہانے فرمایا:

((لا يصيب عبد من الدنيا شيئا إلا نقص من درجته عند الله وإن كان

عليه كريما . )) 🛚

<sup>•</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني (٥١/٦)، وأبوداود واللفظ له (٣٤٥)، والترمذي (٤٩٦)، والنسائي (١٣٨٠) وابن ماجه (١٠٨٧)، واك حزيمة (١٢٨/١)، والحاكم (١٢٨/١)، والطبراني، وصححه الألباني في صحيح الجامع (١٤٠٥) و رواه ابن أبي الدنيا، والبيهقي في كتاب الزهد، وابن أبي شيبة في مصنفه، وأبو نعيم في الحلية (٣٠٦/١) و حسن إسناده الحافظ ابن رجب في حامع العلوم والحكم (١٨٨/٢) و صححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (٣٢٢٠)

آب جن میں اپ در جات کو کیے بلد کر کے ہیں؟ کی گھڑی ہے۔ "جب کوئی بندہ دنیا میں سے کسی چیز کو حاصل کرتا ہے تو اللہ کے ہاں اس کے درجہ میں کمی واقع

ہو جاتی ہےاگر چہوہ بندہ اس چیز پر کشادہ دلی کا مظاہرہ ہی کیوں نہ کر ہے۔''

جناب مصطفیٰ عمارہ (رحمہ اللہ تعالی) نے اس حدیث پراپی تعلیق کے شمن میں فرمایا: جب بندہ دنیا کی بھلا ئیوں میں سے کسی بھی چیز کو حاصل کرے گا ایک تو اللہ اس چیز پراس بندے کا محاسبہ کرے گا اور دوسرا اسے آخرت میں ملنے والے بلندو بالا درجات بھی اس سے لے لیتا ہے۔ •

((لو تعلمون ما ادخرلكم ما حزنتم على ما زُوِيَ عنكم ، وليفتحن عليكم فارس والروم.)) •

'' کاش کہتہیں اس بات کاعلم ہو جائے کہتمہارے لئے تمہارے حزن وملال کے نتیجہ میں کیا کچھتم سے چھپاکر ذخیرہ کیا گیا ہے ،اوریقین رکھوفارس وروم ضرور تمہارے ہاتھوں فتح ہوں گے ۔''

اورفضاله بن عبيد وللني في روايت كياب كه بلاشبر رسول الله عض كي في ارشاد فربايا:

((لو تعلمون مالكم عند الله لأحببتم أن تز دادوا فاقة وحاجة .)) • "
"تم الرحمهين علم موجائ كمالله كي پاستمهارے ليے كيا يكھ ہے توتم اس بات كو پندكرنے لكوكة تمهارے فاقد اور محتاجى ميں اضافه بى موتا جائے۔"

علامه ابن کثیر (رحمه الله تعالی ) نے اپنی تفسیر میں ذکر فرمایا ہے کہ سیّدنا عمر وٹائٹی بن خطاب کھانے اور

<sup>1</sup> الترغيب والترهيب للمنذري (١٦٣/٤)

رواه الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (١٩٣/٢٢) ، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٢٦١٥)

 <sup>●</sup> رواء الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (١١٥/١٩) ، والترمذي (٢٤٧٣) ، وصححه الألباني في صحيح الجامع
 (٥٢٦٥)

ر ا بنت من ا بندر جات کی بلد کر مخت مین؟ کی بلد کر مخت مین؟ کی بلد کر مخت مین؟

پینے کی بہت می اشیاء سے صرف اس خوف سے بچتے اور پر ہیز کرتے تھے کہ کہیں ان کا شار بھی ان لوگوں میں نہ ہو جائے جنہیں اللہ تعالی ڈانٹتے اور ملامت کرتے ہوئے فر مائے گا:

﴿ أَذُهَبُتُمُ طَيِّبَاتِكُمُ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنِيَا وَاسْتَمْتَعُتُمُ بِهَا ﴾ (الأحقاف: ٢٠) "" تم نے تواپی نیکیاں اپنی دنیا کی زندگی میں ہی بر باد کردیں اور تم ان سے فائدے اٹھا چکے۔" جناب ابومجلز (رحمہ اللہ تعالی) نے فر مایا: بہت سے لوگ دنیامیں کی ہوئی اپنی نیکیوں سے محروم ہو جا کیں گے، پھران سے کہا جائے گا:

﴿ أَذُهَبُتُمُ طَيِبَاتِكُمُ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا وَاسْتَمُتَعُتُمُ بِهَا ﴾ • (الأحقاف: ٢٠)

"مْ نِ اپْن نيكياں اپن دنيا كى زندگى ميں ہى ہر بادكرديں اورتم ان سے فائدے اٹھا چكے ہو۔''
علامہ رازى (رحمہ الله تعالى) نے ذكر فر مايا:' جناب واحدى (رحمہ الله تعالى) نے بيان فر مايا: نيك لوگ
اس دنيوى زندگى ميں سادگى والى معمولى اور زاہدانہ زندگى كواس اميد كے ساتھ ترجيح دياكرتے ہے كه آخرت ميں انہيں ان كا اجروثوا بِ محاصل ہوجائے۔'' •

جناب فضیل (رحمہ اللہ تعالی ) بن عیاض نے فرمایا: ''اگر تو چاہے تو اس دنیا میں سے قلیل مقدار میں (حصہ ) لے لے اور اگر چاہے تو اس میں سے زیادہ مقدار میں لے لے لیکن یادر کھ تو جو پچھ بھی لے گا وہ اپنی مقیلی میں سے ہی لے گا۔'' ہ

ایک روز سیدناعبدالرحمٰن بڑاٹھ' بن عوف کی خدمت میں کھانے کا دستر خوان پیش کیا گیاتو وہ سیدنا مصعب بڑاٹھ' بن عمیر کو یاد کر کے رونے لگے کہ اسلام قبول کرنے سے پہلے وہ کس قدر نعمتوں میں زندگی مصعب بڑاٹھ' بن عمیر کو یاد کر کے رونے لگے کہ اسلام قبول کر لیا تو آزمائش اس طرح ہوئی کہ جب وہ فوت ہوئے تو صحابہ کرام مؤکن ایس ان کو کفن دینے تک کا کیڑا بھی نہ تھا ،اور اب ان کے سامنے شم سے کھانے ہیں سووہ اس بات کے خوف سے رود یئے کہ کہیں ان کی نیکیوں کا بدلہ انہیں دنیا میں اتنی جلدی ہی نہ دے دیا جائے پھر بات کے خوف سے رود یئے کہ کہیں ان کی نیکیوں کا بدلہ انہیں دنیا میں اتنی جلدی ہی نہ دے دیا جائے پھر آپ نے دستر خوان اٹھانے کا تھم فرمادیا۔لہٰذا آپ ضرورت سے زائد نعمتوں کے استعمال سے پر ہیز کریں

<sup>🛈</sup> تفسير ابن كثير (٣٠٨/٥)

<sup>2</sup> التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب للإمام فخر الدين الرازي (٢٢/٢٨)

<sup>🗗</sup> جامع العلوم والحكم لابن رجب (١٨٩/٢)

< ﴿ (آپ جنت میں اپ در جات کو کیے بلد کر سے ہیں؟ ﴾ ﴿ ﴿ (193 ﴾ ﴾ ﴾ ﴾ کہیں ایبانہ ہو کہ آپ ان کی دجہ سے کوئی ایبا کا م کر بیٹھیں جو آپ کو زیب نہ دیتا ہو پھر اس کی وجہ سے آپ اللہ تعالی ہے دور ہو جائیں۔

#### چوتهاعمل:

### شراب پینے پراصرار کرنا

جو خص اس دنیامیں شراب سے توبہ تائب نہ ہوا وہ اگر جنت میں داخل ہو بھی گیا تو جنت کی شراب سے محروم رہے گا بلکہ جہنم کی آگ کے عذاب سے اسے سزاملے گی۔ العیاذ بالله یا عبداللہ بن عبداللہ بن عبر واللہ سے کہ رسول اللہ ملے ہے نے ارشاد فرمایا:

((من شرب الخمر في الدنيا ثم لم يتب منها حُرِمَها في الآخرة)) • "جَنْ حَسْ فَهِ نِيامِين شراب في لى پھراس سے توبہ نه كرسكا تووه آخرت ميں اس سے محروم رہے گا۔"

امام نووی (رحمہ اللہ تعالی) نے اپنی شرح میں اس حدیث کے تحت فر مایا: اس کامعنی یہ ہے کہ وہ تحف جنت میں بہت عمدہ جنت میں شراب بہت عمدہ جنت میں شراب بہت عمدہ اللہ تعالی اگر چہ وہ جنت میں داخل بھی ہو جائے ، کیونکہ جنت کی شراب بہت عمدہ اور نفس ہے لہندااس نافر مان کواس و نیامیں شراب پینے سے روکا گیا ،اور یہ بات بھی کہی گئی کہ وہ جنت میں جاکراس کی چاہت اور طلب کو ہی بھول جائے گا کیونکہ جنت میں ہر وہ چیز ہوگی جس کی جنتی طلب کرے گا اور ایک قول یہ بھی ہے کہ وہ اس کی طلب کرے گا اگر چہ اسے یا دبھی کروادی جائے اور بیاس کے حق میں بہت عمدہ نعت کا ایک نقص ہوگا جوشراب نہ پینے والے کواس سے مقدم کر دے گا۔ 8

علامہ ابن جر (رحمہ اللہ تعالی) نے قاضی عیاض (رحمہ اللہ تعالی) سے نقل کرتے ہوئے فر مایا "جنت میں شراب سے محروی کا مطلب ہے ہے کہ اسے جنت میں داخل ہونے سے ایک مدت تک کے لئے روک لیا جائے گا اور بیاس وقت تک ہوگا جب تک اللہ اسے سزادینا چاہے گا۔"

ای طرح کی ایک اور حدیث ہے کہ:

<sup>🛈</sup> رواه البخاري (٥٥٧٥) ، ومسلم (٢٠٠٣)

<sup>🛭</sup> شرح صحيح مسلم للنووي (١٨٤/١٣)

((لم يرح رائحة الجنة . ))

''وه جنت کی خوشبو بھی نہ پائے گا۔''

مزید فرمایا: اورجس نے بی تول اختیار کیا ہے کہ وہ جنت میں شراب نہیں پے گا کیونکہ وہ اسے بھول جائے گایا اسے اس کی خواہش نہ ہوگی، اس کا مؤقف بیہ ہے کہ اس کو اس معالمے میں نہ تو کوئی حسرت ہوگی اور نہ ہی وہ اس کی طلب نہ کرنے کو اپنے حق میں سز انصور کرے گا بلکہ بی تو ایک بہت عمدہ نعمت کی کمی ہوگی جبکہ اس کی نسبت دوسر اشخص جو کلمل انعامات سے سر فراز ہوگا، ان دونوں کے درمیان اس طرح فرق ہوگا جبیا کہ ان کے درجات میں فرق ہوگا، جو شخص درجہ کے لحاظ سے کم تر ہوگا وہ اپنے آپ کو ملنے والی خوثی اور عنایات کو کا نی سمجھتے ہوئے اپنے سے اعلی درجہ کے جنتی سے ال تو نہ سکے گالیکن رشک ضرور کرے گا۔ •

☆......☆

### پانچواں عمل :

# مُر دول کاریشم کوزیب تن کرنا

جنت میں مؤمن کے درجہ کو کم کرنے والے یااس کی نعمتوں میں کمی کا باعث بننے والے اعمال میں سے ایک عمل مردوں کا ریشم کو زیب تن کرناہے۔ چنانچہ سیدناانس بن مالک زبالین سے روایت ہے کہ رسول اللہ طلع اللہ نے ارشاد فرمایا:

((من لبس الحرير في الدنيا فلن يلبسه في الآخرة.)) ٥ "جو فخص دنيا مين ريثم پنج گاوه آخرت مين هرگزاس كونه پهن سكے گا-"

حافظ ابن حجر رحمہ اللہ تعالی نے فتح الباری میں اس حدیث پر ابن عربی کی شرح کے ضمن میں ان کے قول کونقل فر مایا ہے، چنا نچہ انہوں نے کہا: ان دونوں حدیثوں سے یہ بات ظاہر ہوتی ہے کہ شراب پینے والا جنت میں شراب نہ پی سکے گا اور ریشم پہننے والا جنت میں ریشم نہ بہن سکے گا اور یہ اس لئے ہے کہ اس سے تو وعدہ بھی کیا گیا تھا کہ مجھے آخرت میں یہ نیعتیں ملیں گی لیکن اس نے جلد بازی کا مظاہرہ کیا اور عین وقت پر اس سے محروم

<sup>1</sup> فتح الباري بشرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (١١٠٥) (ح٥٧٥)

<sup>🛭</sup> رواه البخاري واللفظ له (٥٨٣٢)، ومسلم (٢٠٦٩)

اورای جلد بازی کی وجہ سے وہ اس کی میراث سے محروم ہو جاتا ہے۔ • سیدنا ابوسعید خدری وہ ان کے بیان فرمانا کہ رسول اللہ میں نے ارشاد فرمانا:

((من لبس الحرير في الدنيا لم يلبسه في الآخرة وإن دخل الجنة لبسه أهل الجنة ولم يلبسه . )) •

'' جو شخص د نیامیں ریشم پہنے گا ،اگروہ جنت میں داخل ہو بھی گیا تو آخرت میں اسے نہ پہن سکے گا ،تمام اہل جنت ریشم پہنیں گے لیکن وہ نہیں پہنے گا۔''

امام حاکم (رحمہ اللہ تعالی) نے اس حدیث پر تعلیق کے شمن میں اپنی متدرک (حاکم) میں فرمایا: بیالفاظ مختصر حدیث کی علت کو بیان کرتے ہیں کہ جو شخص اس دنیا میں ریشم پہنے گا وہ جنت میں داخل نہ ہو سکے گا۔ ©

لہذااے میرے مسلمان بھائی اِمکمل کوشش کر کے رہیٹی کپڑوں سے مکمل طور پر پر ہیز کر ، ہمارے سفنے میں یہ بات آئی ہے کہ بعض دولتمندنو جوان ایسے شوخ رہیٹی کپڑے خریدتے ہیں کہ وہ اکیلالباس دوسرے ہیں لباسوں کی قیمت کا ہوتا ہے۔ چنانچہ سیدنا عقبہ ڈاٹٹو بن عامر نے روایت کیا ہے کہ بلا شبہ رسول اللہ ملتے ہیں ارشاد فرمایا:

((إِن كنتم تحبون حلية الجنة وحريرها فلا تلبسوها في الدنيا.)) ٥ "اگرتم جنت كے زيورات اوراس كے ريثم كو پندكرتے ہوتو ان چيزوں كودنيا ميں زيب تن نه كرنا ـ"

| $\Sigma \cdots \Sigma$ | ₹ |  |  | Ŵ |
|------------------------|---|--|--|---|
|------------------------|---|--|--|---|

 <sup>♦</sup> فتح الباري بشرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (٢٥/١٠) (ح ٥٥٧٥)

و رواه الحاكم في مستدركه (١/٤)، وصححه الذهبي في التلخيص

<sup>(</sup>١٩٢/٤) المستدرك على الصحيحين للحاكم (١٩٢/٤)

 <sup>◘</sup> رواه الإمام أحمد \_ الفتح الرباني \_ (٢٦٧/١٧) ، والنسائي (٥١٥١) ، والحاكم (١٩١/٤) ، وصححه الإلباني في صحيح الجامع (١٤٣٨)



#### چهٹاعمل :

### مُر دوں کا سونے کوزیب تن کرنا

اس سلسله کا چھٹاعمل مَر دوں کا سونا پہننا ہے۔ بلاشک وشبہ اللہ تعالی نے مردوں پرسونا پہننا حرام کیا ہے اور عورتوں پراسے حلال کیا ہے۔ چنانچہ سید ناعبداللہ بن عمر و بن العاص ڈٹاٹٹا نے نبی کریم ملتے ہوئے کی طرف سے بیان فرمایا کہ آپ کا ارشاد ہے:

((ومن مات من أمتي وهو يتحلى بالذهب حرم الله عليه لباسه في الجنة.)) •

'' میری امت میں سے جو شخص اس حال میں فوت ہوا کہ وہ سونے کا زیور پہنتا تھا تواللہ نے اس پر جنت میں سونے کالباس حرام کردیا ہے۔''

امام احد ( رحمه الله تعالى ) كى بيان كرده روايت ميس بى كه بلاشبدرسول من عنا في ارشاد فرمايا:

(( من لبس الذهب من أمتي فمات وهو يلبسه حرم الله عليه ذهب الحنة. )) •

''میری امت میں سے جو محض سونازیب تن کرتا ہو پھراسے اس حالت میں موت آ جائے کہ وہ سونا پہنتا ہوتو اللہ تعالی اس پر جنت کے سونے کو حرام فرمادے گا۔''

مُر دول کے لئے سونا پہننے کی حرمت کے متعلق بید واضح دلائل ہیں۔ جولوگ سونا پہنتے ہیں ان میں سے کی کوبھی جب آپ سونے کی پہنی ہوئی اٹارنے کی تھیجت کریں گے تو وہ آپ سے کہے گا: یہ تو (میں نے اس لئے پہنی ہوئی ہے کہ یہ ) شادی یا مثلنی کی اٹکوشی ہے ،اس کا تو وزن بہت تھوڑا ہے اور یہ کوئی زیادہ قیمتی تو نہیں ، چنا نچہ وہ اس طرح کی ہا تیں اور عذر پیش کر کے دنیا میں اپنے اوپر حرام کی ہوئی چیز کو حلال کرنے کی کو شش کرے گا ۔ کاش کہ وہ اس لمحدرک کر فیصلہ کرے کہ حدیث میں تو یہ بات مذکور ہے جومر ددنیا میں سونا پہنے

 <sup>(</sup>واه الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (۱٤٠/۱۷) ، وقال الساعاتي : رواه أحمد والطبراني و رواته ثقات ، ورواه الهيثمي في مجمع الزوائد وقال: رواه أحمد والبزار والطبراني ورجاله ثقات (٧٤/٥) ، وقال ابن حجر في الفتح أخرجه أحمد بسند حسن (٣٥/١٠) (-٥٥٧٥)

<sup>🛭</sup> ايضاً

﴿ وَ اَ بِ بنت مُن ا بِي در جات كِي بلدكر كَت بن ؟ ﴾ ﴿ وَالْحَالَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللّ

گا ہے اس کے مثل ہی جہنم کی آگ میں ندا ہب دیا جائے گا۔ جیسا کہ سیدنا ابوسعید خدری وہائنڈ نے بیان فرمایا: ایک دن ایک خض نجران سے رسول اللہ مشتیقیا کی خدمت میں حاضر ہوا تو اس نے سونے کی انگوشی پہن رکھی تھی یہ در کھے کررسول اللہ مشتیقیا نے اس سے منہ چھیرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

((إنك جئتني وفي يدك جمرة من نار . )) •

''بلاشبہ تو میرے پاس اس حال میں آیاہے کہ تیرے ہاتھ میں آگ کا نگارہ ہے۔''

☆......☆

#### ساتواں عمل :

## سونے اور حیا ندی کے برتنوں میں کھانا اور بینا

اس سلسلہ کا ساتواں عمل سونے اور حیاندی کے برتنوں میں کھانااور بینا ہے۔ چنانچیسید نابراء رہی گئی بن عازب نے بیان فرمایا:

((أمرنا رسول الله ﷺ بسبع ونهانا عن سبع فذكر: وعن الشرب في الفضة فانه من شرب فيها في الدنيا لم يشرب فيها في الآخرة.) و الفضة فانه من شرب فيها في الدنيا لم يشرب فيها في الآخرة.) و "رسول الله ﷺ نے ہميں سات چيزوں كا تكم فرمايا اور سات چيزوں ہميں منع فرمايا ہميں الله ﷺ ، چنا نچه انہوں نے (منع كرده چيزوں ميں اس بات كا بھى) ذكر فرمايا: (كدرسول الله ﷺ نے ہميں) چاندى كے برتنوں ميں چينے سے (منع فرمايا) كيونكه جو شخص دنيا ميں ان برتنوں ميں نه يي سكے گا۔''

سيدنا ابو ہررہ و الني نے بيان فرمايا كدرسول الله الني الله في ارشاد فرمايا:

((من لبس الحرير في الدنيا لم يلبسه في الآخرة ، ومن شرب الخمر في الدنيا لم يشربها في الآخرة ومن شرب في آنية الذهب والفضة في الدنيا لم يشرب بها في الآخرة)) ٩

❶ رواه الإمام أحمد الفتح الرباني \_ (٢٥٤/١٧) ، والنسائي (٥٢٠٣) ، وصححه الأرناؤوط في تخريجه جامع
 الأصول لابن الأثير (٢١٧/٤) ، والألباني في صحيح النسائي (٤٧٩٣)

<sup>(</sup> واه الحاكم في مستدركه (٤/١٤) وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (٢٠٥٠)

اَ پ بنت ٹیں اپنے در جات کو کیے بلند کر کئے ہیں؟ کی کھوٹ کے بلند کے ہیں؟ کی کھوٹ کے بلند کر کئے ہیں؟ کی کھوٹ کے بلند کر کھوٹ کے بلند کر کئے ہیں؟ کی کھوٹ کے بلند کر کھوٹ کے بلند کر کئے ہیں؟ کی کھوٹ کے بلند کے بلند کر کئے ہیں؟ کی کھوٹ کر کے بلند کر کئے گئے کہ کے بلند کر کے بلند کر کے بلند کر کے بلند کر کئے گئے کہ کئے کہ کہ کے بلند کر کئے گئے کہ کے بلند کر کئے گئے کہ کئے کئے کہ کئ

''جو شخص دنیا میں ریٹم پہنے گا وہ آخرت میں ریٹم نہ پہن سکے گا ،جو شخص دنیا میں شراب پے گا وہ آخرت میں شراب نہ پی سکے گا اور جو دنیا میں سونے اور چاندی کے برتنوں میں پے گا وہ آخرت میں ان برتنوں میں نہ پی سکے گا۔''

((إِن الذي يأكل أو يشرب في آنية الفضة والذهب إنما يجر جر في بطنه نار جهنم. )) •

''بلاشبہ جو شخص چاندی اور سونے کے برتن میں کھائے یا ہے گا تو اس کے پیٹ میں جہنم کی آگ کی آواز ہوگی۔''

شریعت (اسلامیہ) میں کھانے اور پینے کی غرض ہے سونے اور چاندی کے برتنوں کے استعال کو مردوں اورعورتوں پرحرام کیا گیاہے کیونکہ اس میں عیش وعشرت اوراسراف کا اظہار پایاجا تا ہے اس کے علاوہ بھی کئی حکمتیں ہیں جنہیں ہم جانع بھی نہیں ہیں۔ ہمارے سننے میں یہ بات آئی ہے کہ بعض عیش پیندلوگ گھر یلو برتن اور خسل خانے ہے متعلق اشیاء کے سیٹ سونے اور چاندی کے بنے ہوئے خریدتے ہیں۔ ان لوگوں کو اس بات کا بالکل احساس نہیں ہے کہ وہ آخرت میں ملنے والی نعمتوں کی نسبت اپنی دنیوی زندگ میں ہی اللہ کی حرام کردہ چیزوں کے ساتھ جلدی مچارہے ہیں اور جنت میں اپنے درجات کم کررہے ہیں۔ معاشروں کی تابی کے اسباب میں سے ایک سب معاشرے کے لوگوں کی عیش پیندی اور حرام کردہ چیزوں کا استعمال ہے ، اندلس اور اس سے ملتے جلتے دوسرے مما لک میں مسلمانوں کی تاریخ کا مطالعہ کرنے سے کا استعمال ہے ، اندلس اور اس سے ملتے جلتے دوسرے مما لک میں مسلمانوں کی تاریخ کا مطالعہ کرنے سے آپ کو معلوم ہوگا کہ وہ کس طرح زوال پذیر یہوئے اور کیونکر اپنے دیشن کے ہاتھوں میں جاگرے ، اب آپ ان کے باتی ماندہ محلات کو دکھے کر فیصلہ کریں کہ یہ محلات کن چیزوں پر مشتمل ہیں اور کن چیزوں کے ساتھوان کی زیائش کی گئی ہے۔

| $\mathcal{M}$ $\mathcal{M}$ |  | ٠. |  |  |  |  | $\cdot 77$ |
|-----------------------------|--|----|--|--|--|--|------------|
|-----------------------------|--|----|--|--|--|--|------------|

رواه الإمام مسلم (۲۰۶۵)، والبيهقي، والطبراني



#### آڻهوان عمل :

### بے فائدہ کاموں میں وقت ضائع کرنا

آپ کو اس بات کا علم ہو نا جاہیے کہ بندے کو جنت میں اعلی درجات سے محروم کرنے والے اکثر امور میں ہے ایک امر بندے کا بے فائدہ کاموں میں اینے اوقات کوضائع کرنا ہے ۔حقیقت میں وقت کو ان نیک اعمال میں استعال ہونا جاہیے جن کی وجہ سے درجات بلندہوتے ہیں ،اللہ تعالی آب برحم فرمائے ، آ پ ذ راغور کرس که جولوگ الله کی نافرمانی میں اینا دفت ضائع کر تے ہیں ،اس کی کیاصور تیں ہیں؟ صرف یمی نا! کہلوگوں کی عزت وآبرو کے متعلق باتیں کر کے لطف اندوز ہونا، یافلموں اور سلسلہ واریر وگراموں کے سامنے بیٹھ رہنا، ماخلائی چینلز کے سامنے لمباوقت بیٹھے رہنا،ایک چینل سے جی بھر جائے تو دوسرے چینل کی طرف رخ کر لینااور یونہی اپنی خواہشات کو کھڑ کاتے رہنااورا پی آنکھیوں کوان چیزوں سے راحت پہنچانا کہ جو قیامت کے دن ان کے خلاف ہی گواہی دیں گی ، پھراس سب کے بعد حسرت وندامت اور جہنم کی آ گ میں عذاب کے علاوہ اور پھر جنت میں نعمتوں اور درجات کی کمی کے علاوہ اور کیاباقی رہ جاتا ہے؟ جب اس قشم کے لوگوں کوا عمال صالحہ میں ایک دوسرے ہے آ گے بوصنے کی نصیحت کی جائے تا کہ جنت میں بیاعلی درجات پر فائز ہو جا کیں ،تو یہ کہتے ہیں ہماری تو تمنایہ ہے کہ اللہ ہمیں جنت میں داخل کردے بے شک اس کے دروازے کے پاس تعنی بہت ادنی درجات میں ہی جگہ دے دے ۔ آپ جنت کے درجات کی خاطران لوگوں کی ہمت کو ملا حظہ کریں اوراس کے مقابلے میں فانی دنیائے بال ومتاع کی خاطر ان لوگوں کی بلندہمتی پر بھی غور کریں ، جبکہ رسول اللہ ﷺ نے ہمیں جنت میں اعلی در جات کے حصول کی خاطر ایک دوسرے سے آ گے بڑھنے کی ترغیب دی ہے نہ کہاس فانی دنیا کے مناصب کے حصول کی خاطر ۔

چنانچەرسول الله طفي الله نے ارشادفر مایا:

((وإذا سألتم الله فاسألوه الفردوس فإنه أوسط الجنة وأعلى الجنة وفوقه عرش الرحمن ومنه تفجر أنهار الجنة .) • (جب بهى تم الله سے سوال كروتو اس مے فردوس كا بى سوال كروكونكه وہ جنت كا بالكل درمياني

<sup>€</sup> رواه الإمام أحمد الفتح الرباني - (١٩٠/٢٤) والبخاري (٢٧٩٠) والترمذي (٢٥٢٩)

آپ بنت میں اپندر جات کو کیے بلند کر عتے ہیں؟ کی کھی ہے۔ اور سب سے اعلی مقام ہے ، اس کے او پر رحمٰن کا عرش ہے اور وہیں سے جنت کی تمام نہریں حاری ہوتی ہیں۔''

اعلی درجات کے حصول کی خاطر عمل کرنے والا اور عمل نہ کرنے والا برابر نہیں ہیں اور اللہ کی اطاعت وفر ما نبرداری میں وقت گزارنے والے خص کے برابر ہو، یہ تو وفر ما نبرداری میں وقت گزارنے والے خص کے برابر ہو، یہ تو بہت دور کی بات ہے وہ تو جائز امور میں وقت گزارنے والے خص کے بھی برابر نہیں ہوسکتا (اس کا درجہ سب سے او نچاہے) تو کیا آپ نیک اعمال کے بغیر درجات حاصل کر سکتے ہیں ؟اسی لئے تو اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا ہے:

﴿ أَمُ حَسِبَ الَّذِيْنَ الْجَتَرَ حُوا السَّيِئَاتِ أَنْ نَّجُعَلَهُمْ كَالَّذِيْنَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ سَوَاءً مَحْيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سَآءَ مَا يَحْكُمُونَ ۞ (الحاثيه: ٢١) ''كياجولوگ برے كام كرتے ہيں ان كايه گمان ہے كہ ہم انہيں ان لوگوں جيما كردي گے جو ايمان لائے اور نيك عمل كے ،كدان كا مرناجينا كيمال ہوجائے ،جو فيصلہ وہ كررہے ہيں وہ براہے۔''

جناب محمہ بن نضر (رحمہ اللہ تعالی) نے فر مایا: اس دنیا میں کوئی عمل کرنے والا شخص جوعمل بھی کرتا ہے اس کے بدلے آخرت میں درجات کی غرض ہے بھی (اللہ کی طرف سے مقرر کردہ فرشتے ) اس کے لئے کا م کر تے ہیں پھر جب بیٹمل کرنے والار کتا ہے تو وہ بھی رک جاتے ہیں، توان سے کہاجا تا ہے: تم اپنا کا م کیوں نہیں کررہے؟ تو وہ کہتے ہیں: تمہاراتو ساتھی ہی بے برواہ اور سُست ہے۔ •

ہم اس دنیا میں رہتے ہوئے اگر نیکی و بھلائی آ گے بھیجیں گے تواس کے بدلے میں اللہ کے ہاں ہمارے درجات بلند ہوں گے یا اگر ہم نیکی میں تاخیر کریں گے تو ہمارے درجات کم ہوجا کیں گے علامہ ابن قیم الجوزیہ رحمہ اللہ تعالی نے (اپنی کتاب) مدارج السالکین میں فرمایا: ''اپنے وقت کی حفاظت کرنے والا اعلی درجات پر چڑھتا چلاجا تا ہے، پھراگر وہ اپناوقت ضائع کرنے لگ جائے تو وہ اپنے درجہ پررک نہیں جاتا بلکہ کم تر درجات کی طرف گرنا شروع ہوجاتا ہے، اب اگر وہ آگ کی طرف نہ بھی بڑھے تو لازمی بات ہے کہ وہ سیجھے تو رہ ہی جائے گا۔ لہذا تمام انسان ایک جگہ پر کھڑے ہوئے نہیں ہیں بلکہ کوئی اوپر کی طرف جارہا ہے اور

 <sup>◘</sup> رواه البيهقي في شعب الإيمان (١٤/١٥)، والسيوطي في البدور السافرة في أمور الآخرة (ص: ١٠٥)

ر ا پ بنت میں اپ در بات کو کے بلند کے بین ؟ ﴿ ﴿ وَاللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّمِي مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّمِي مِنْ اللَّهِ مِنْ اللّه

کوئی نیچے کی طرف آرہا ہے اور کوئی (آگے کی طرف جارہا ہے تو کوئی) پیچھے کی طرف آرہا ہے، طبیعت میں اور شریعت میں اور شریعت میں اور شریعت میں تھربیت میں تھربیت میں تھربیت میں تھربیت میں تھربیت میں تھربیت اور کوئی آہتہ ،کوئی تیز چلی رہا ہے اور کوئی آہتہ چلے والا ہے ،کوئی آگے جنت کی طرف قدم بڑھارہا ہے تو کوئی آگ کی طرف ،کوئی تیز چلنے والا ہے کوئی آہتہ چلنے والا ہے ،کوئی آگے ہواد کوئی پیچھے ہے ،راستے میں رکنے اور تھربرنے کا تصور بی نہیں ،البتہ لوگوں میں سفر کے رخ ،رفتار کی تیزی اور ستی کے لیاظ سے احتلاف ضرور یا یا جاتا ہے۔(فرمان الہی ہے):

﴿ إِنَّهَا لَإِحُدَى الْكُبَرِ ٥ نَذِيرًا لِلْبَشَرِ ٥ لِمَنُ شَآءَ مِنْكُمُ أَنُ يَّتَقَدَّمَ أُوْيَتَأَخَّرَ ﴾

(المدثر: ٣٥ تا ٣٧)

''لیقین مانووہ جہنم بڑی چیزوں میں سے ایک ہے ، بنی آ دم کو ڈرانے والی ،لیعنی اس شخص کو جوتم میں سے آ گے بڑھنا چاہتا ہے یا پیچھے کمنا چاہتا ہے ۔''

رکنے اور کھیرنے والے کا ذکر نہیں فر مایا، کیونکہ جنت اور جہنم کے درمیان نہ تو کوئی منزل ہے اور نہ ہی دارین کے علاوہ محوسفر آ دمی کا کوئی راستہ ہے ،سوجو شخص نیک اعمال کی طرف نہیں بڑھتا تو وہ برے اعمال کی طرف واپس آ رہا ہے۔ •

نیک اعمال کو چھوڑ دینااور ان کی طرف جلدی نہ کرنا ،خصوصاً اس کتاب میں نہ کوراعمال (کوترک کرنا)،اس بات کی صفانت ہے کہ اللہ تعالی کے ہاں بندے کا درجہ کم ہور ہاہے اور جنت کے بالا غانوں، اعلی محلات اور درجات ہے محروم ہوکرنقصان اٹھار ہاہے،تو کیا آپ اپنے لئے اس بات کو پسند کریں گے؟



لَّ تَهٰذَيب مدارج السالكين لابن قيم الحوزية (ص: ١٥٤).



### خاتمه

شام کے وقت اپنے سرکوآ سان کی طرف اٹھا کر دیکھنے کی کوشش کریں کہ کونساستارہ آپ کی خاطر طلوع ہوا ہوا ہے (جس میں آپ غور کرسکیں ) کہ آپ کے اور اس ستارے کے درمیان کتنی دوری اور مسافت ہے اب آپ خیال دوڑا کیں کہ آپ جنت میں اپنے اوپر درجہ کو ای طرح دیکھیں گے جس طرح اس ستارے کو دکھ رہے ہیں ۔ کیا آپ کا ارادہ نہیں ہے کہ اس طرح کا بلندوبالا درجہ آپ ہی کا ہواور آپ اس سے سرفراز ہوں؟ کیا آپ جنت میں اعلی درجات کے مشتاق اور خواہش مند نہیں ہیں؟ کیا آپ اپنے دل کو حرکت دے کر اپنی آپ آپ اپنے دل کو حرکت دے کر اپنی رب نے اپنے دل کی گہرائیوں سے بیسوال نہیں کر کئے کہ دوہ آپ کو جنت میں فردوس اعلی عطافر مادے؟ کون ہے جو آپ کو ان اعلی درجات سے اور ان کے حصول سے روک سکے؟ کو ن ہے جو آپ کے اور ان کے درمیان حاکل ہو سکے؟ آپ ان درجات تک پہنچنے کے لئے اپنے سامنے رکاوٹیں کیوں رکھے ہوئے ہیں؟ کیا آپ بلندوبالا درجات ، کیر تعداد میں بے انتہا خوبصورت ہیویوں اور نہ تم ہونے والی ابدی نعتوں کی طرف تیزی سے نہیں چل سکتے؟ کیا آپ اس دنیا میں اپنی دنیا کے لئے نہیں بلکہ آخرت کے لئے تھی نہیں اگا سکتے؟ تیزی سے نہیں چل سکتے؟ کیا آپ اس دنیا میں اپنی دنیا کے لئے نہیں بلکہ آخرت کے لئے تھی نہیں اگا سکتے؟ آپ کی تو ہے سے ملئے رہیں گے اور کب تک ان بلندو بالا درجات ، جن کے لئے تمل ہوائی اور کرست کو مردہ رکھیں گے؟

کی دن علیحدگی میں بیٹی کر جنت میں اعلی درجات اور بالا خانوں میں فائز ہونے کا ذریعہ بنے والے نیک اعمال کی راہ میں رکاوٹ بنے والے ہرسبب پرتھوڑ اساغور کریں ، پھراپ آپ سے صراحت کے ساتھ بیسوال کریں کیا یہ چیزیں اللہ کے ہاں آپ کو پچھ بھی فائدہ دے سی ہیں؟ کیا ایسانہیں ہے کہ آپ کوان اعمال سے روکنے یاغافل کرنے والا آپ کے ساتھ خیر کا طالب نہیں بلکہ وہ آپ کا دشمن ہے؟ سوچئے پھرسوچئے ، سکون وراحت اللہ تعالی کے بعد آپ کے اپنے ہاتھ میں ہے کی غیر کے ہاتھ میں نہیں مزید سوچنے کا انظار نہ سکون وراحت اللہ تعالی کے بعد آپ کے اپنے ہاتھ میں ہے کی غیر کے ہاتھ میں نہیں مزید سوچنے کا انظار نہ سکون وراحت اللہ تعالی کے بعد آپ کے این درجات کی طرف سبقت لے جانے والے آپ سے سبقت لے گئے ہیں اور آپ ابھی تک غافل ہیں ،معاشرے کی ترتی ،خشالی اور اس کا سازوسامان آپ کو

روان ہوں ہے۔ ان میں اپ درجات کو کیے بلند کر کتے ہیں؟ کے جس اسکتے ہی بھول جا کمیں گی اور اس وقت آپ صرف دھو کے میں مبتلانہ کردے ، بیرتمام چیزیں روح کے گلے میں اسکتے ہی بھول جا کمیں گی اور اس وقت آپ صرف اتناہی کہہ سکیں گے: کاش! میں نے اپنی اس (آنے والی) زندگی کے لئے بچھ(نیک اعمال کی صورت میں) آگے بھیجا ہوتا۔ سوآج اپنی زندگی کے لئے بچھآ گے بھیج لیں قبل اس کے کہ آپ نادم ویشیمان ہوں ،اس وقت آپ مل اور مہلت کے گھر (دنیا) میں ہیں ،اللہ سے مدوطلب کریں اور کسی نیکی کو بھی حقیر نہ جانیں ،اس کتاب کو دوبارہ پڑھ کرغور وفکر کریں کہ آپ کس طرح جنت میں اعلی درجات پر فائز ہو سکتے ہیں؟ یادر کھیں آئے ممل ہیں۔

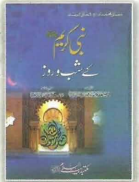
جناب میمون بن مہران (رحمہ اللہ تعالی) نے فر مایا: جو محض کل (قیامت کے دن) اپنا مقام ومرتبہ معلوم کرنا چاہتا ہے اسے جائے کہ دنیا میں اپنا کیا ہوا عمل دکھے لے ،سواس کے مطابق ہی اسے مرتبہ ملے گا۔ اس کا طرح ان کا فرمان ہے: دنیا میں دو آ دمیوں کے علاوہ کی کے لئے خیر و بھلائی نہیں ہے: ایک تو بہ کر نے والا محض اور دوسرا درجات کے حصول کے لئے عمل کرنے والا محض ۔

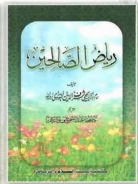
الله تعالى سے میرابیسوال ہے کہ وہ خیر و بھلائی کے کا موں میں آپ کی بہترین رہنمائی فرمائے ،اور نعمتوں والی جنتوں میں انبیاء،صدیقین، محمداءاورصالحین کے ساتھ آپ کے اعلی درجہ کے حصول میں آپ کی مدفر مائے اور بیک قدراجھی رفاقت ہے، یہ کام اللہ پر بالکل مشکل نہیں ہے۔

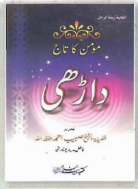


طلبة الأولياء لأبي نعيم (٩١/٣)

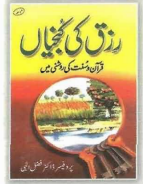
۵ حلية الأولياء لأبي نعيم (٨٣/٤)

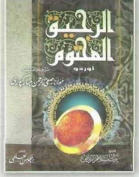


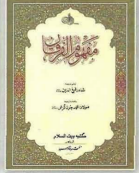


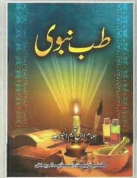


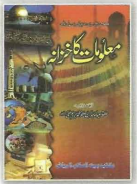


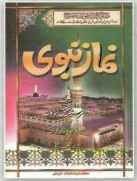


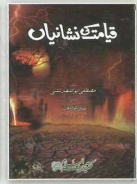


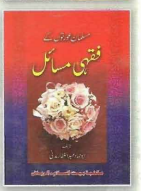


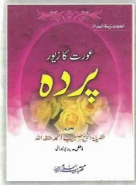






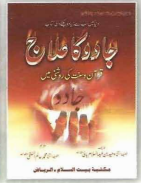




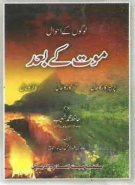


State T





A. T. ..





A.T.

فون : 4460129 فاكس : 4462919 موبائل : 054266644 فاكس : 4462919

